

«12 - cle الدكت ود / وعطف فترع محمد فزاغن أحداذ أعول الفقه المحاعد بكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالمنصورة SON SON SON SON SON



## .44.

## "à\_\_\_\_\_\_ a.a.a.a"

الحمد لله رب العالمين ، أذعم علينًا بالإسلام ، وجعلنا خير أمة أخرجت للناس ، قال الله تعالى ، لاكنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون من المذكر وتؤمنون بالله ١٤) .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لأشريك له شرفنا بالتكليف بما في وسعنا ، قال الله تمالى : لالا يكف الله نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت» (٢) ، كن يرفع عنا الحرج والمشقة فيما كلفنا به قال الله تعالى : "وما جعل عليكم في الدين من حرج» (٣) .

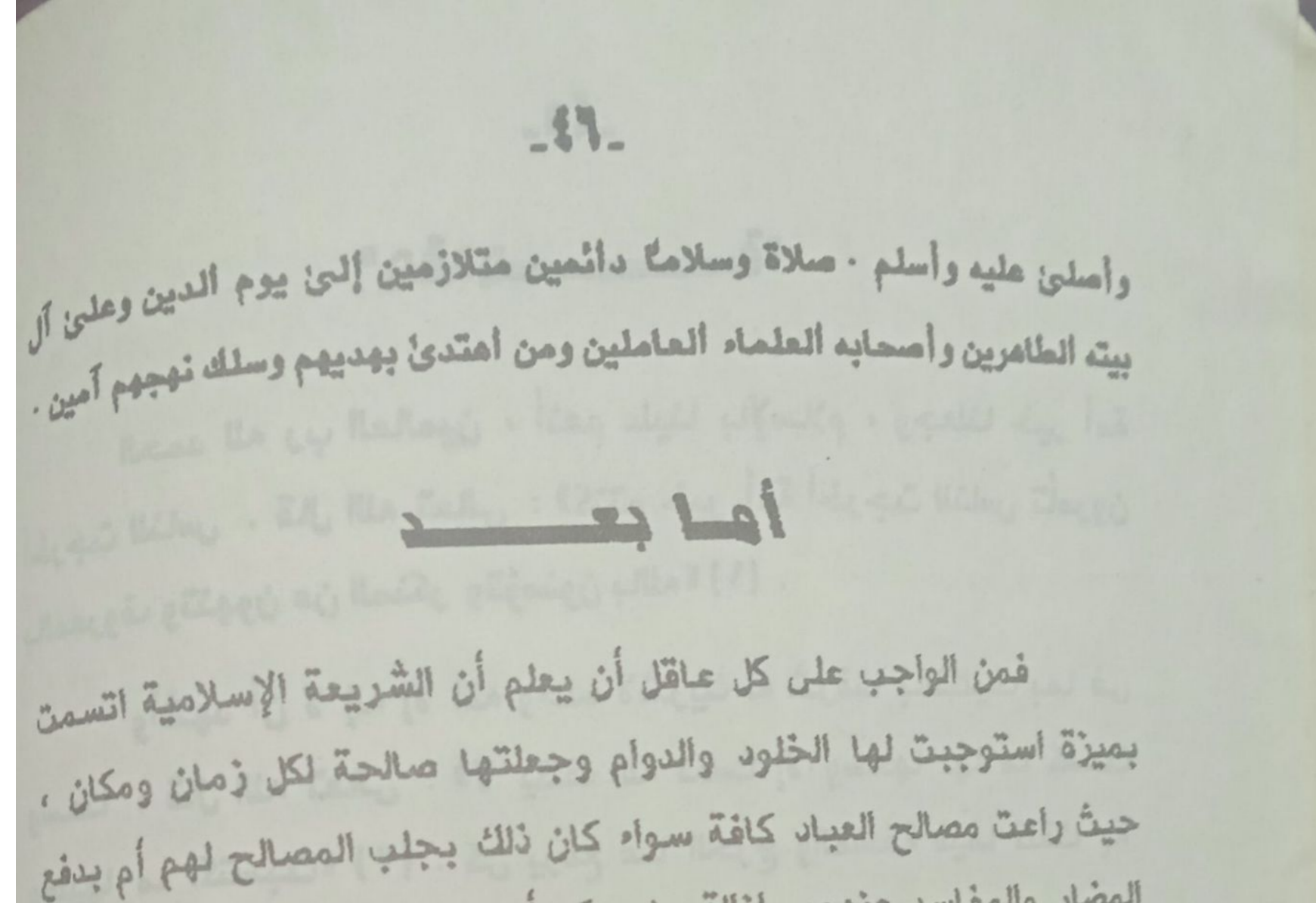
وأشهد أن محمد عبده ورسوله ، وحبيبه وخليله ، الصادق الأمين المبعوث رحمة للعالمين ، بشريعة ينطق بلسان التيسير بيانها والرفق خاصيتها والسماحة شأنها ، فهى تهدى الجميع إلى الخير والعدل وتبوى حاملها فى الدنيا والآخرة مكانا عليا ، وتلبس المتصف بها ملبسا سنيا، حتى يكون لله عز وجل وليا ، فما أغنى من والاها وإن كان فقير ا ، وما أفقر من عاداها وإن كان غنيا .

(١) آل عمران آية ١١٠ تمامها «ولو إمن أهل الكتاب لكان خيراً لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون» .

(٢) البقرة آية ٢٨٥ تمامها : «ربنا لاتؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولاتحمل علينا إصرأ كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولاتحملنا ما لاطاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولاتا فانصرنا على القوم الكافرين» .
 (٢) الحج آية ٨٧ ـ تمامها : «وجاهدوا في الله حق جهاده هو احتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس فاقيموا

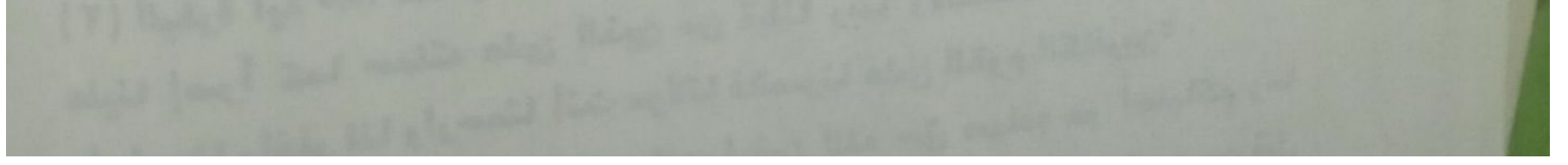


Scanned by TapScanner



المضار والمفاسد عنهم، وإزالة ما يمكن أن يلحقهم من الضيق والحرج ، ومن ذلك أنها راعت واعتبرت أعرافهم الصالحة التى تعارفوا عليها ، وعاداتهم التى اعتادوها سواء كان ذلك فى معاملاتهم ولغاتهم ، دون أن يكون هناك تعارض مع شرع مقرر ، أم أصل من أصول الشريعة الإسلامية . اخترت من هنا موضوع بحثى هذا وجعلت عنوانه : (العرف وحجيته عند الأصوليين ومدى بناء الأحكام عليه عند الفقهاء .) . والله أسأل أن يعيننى ويقويينى على إخراجه بالصورة التى ينتفع بها الباحث والقارى إن نعم المولى ونعم النصير .

مى فيـــــافى .



chas .2

Scanned by TapScanner

## " a\_\_\_\_\_\_\_se\_a\_a"

.14.

من المعلوم فنا أن كل عمل يصغر عن الإنسان لا بد له من باعث ، وهو إما أن يكون أمر / داخليا كحب البقه ، وإما أن يكون خارجيا كحال من يشعر باحترام النامي له ويرى وجوب طاعته .

وكل واحد منهما له أمور لايد منها فالأول يحمل صاحبه على تتاول الطعام والشراب والتداوى والتناكح ، والثانى يوجد فى نفس صاحبه الرغبة فى العمل والميل إليه ، فإذا حقق الإنسان تلك الرغبة وأتى بما مال إليه وكرره مرة بعد أخرى أصبح ذلك عادة له نتيجة هذا التكرار . فإن تعداه إلى غيره نتيجة التأثر به والاستعداد لتقليده من خلال

تأميل التقليد في القطرة ، وأن النفس البشرية مجبولة على محبة المحاكاة ، وتكررت هذه المحاكاة ، وشاع ذلك بحيث عرف غالب أهل المكان هذا الأمر وشاع بينهم مون نكير من أحد صار ذلك عرف . والغالب والكثير في هذه الأعراف أنها تكون نتيجة لما تقتضية القروف الاجتماعية : مثل أن يكون المجتمع تجاريا أو صناعيا فمثل هذه المجتمعات تحتاج إلى أعراف خاصة بها ، وقد يكون العرف ناشئا عن البيئة والطبيعة كمعدن الأرض والمناخ والموقع الجغرافي فمثل هذا أيضا له أثره في الأعراف .

فرانا جرى المجتمع على عرف معين واستقر عليه فإنه لا يمكنه الاستفناء عنه بأى حال من الأحوال .

وقد يصل الأمر إلى ماهو أكثر من ذلك حيث يصير من المفاخر التي يعتز بها ، ويقوى أمره لدرجة أن الناس يجعلونه في مرتبة الأديان التي يجرون على سننها ، ويرون الخروج عليها إثما عظيماً يستجلب





وقد شبهه بعض علمه الاجتماع بطبائع الإنسان وجلبته فالإنسان فطر على أن يبطش بيديه ويمشى على رجليه ويرى بعينه ما استطاع إلى ذلك سبيلا .

- 8h -

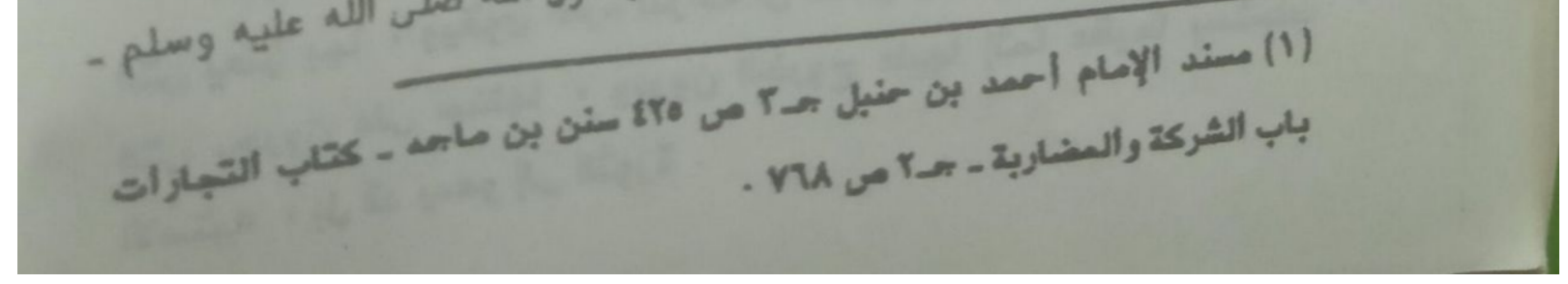
فكذلك أعراف الناس تصطلح عليها المجتمعات فإنها تغدو أسيرة لها مطبوعة على أنتهاجها ، وفى نزع الناس عنها حرج عظيم لتغلغها فى نفوسهم وجريانها فى طباعهم .

من أجل هذا فقد لاقى أنبياء الله والدعاة إلى شرائعهم مصاعب كثيرة ومتاعب جمة فى خلع الناس عن مساوى عاداتهم فتقلبوا بين الترغيب والترهيب والتوضيح والتقريب ، والصبر والمرابطة ريثما يتحول

الناس عما هم عليه .

من هذا راعت الشريعة الاسلامية العرف ولم تهمله ، فالنبى صلى الله عليه وسلم بعث لأمة لها أعرافها الخاصة بها هذه الأعراف نظرت إليها الشريعة الإسلامية فأخذت الصحيح منها واعتبرته ولم تنظز إلى العرف الفاسد ولم تبن عليه تشريعاً من التشريعات ؛ فمثلا كان للعرب قبل الإسلام بيوع ورهون وشركات وإيجارات أقر الاسلام منها الكثير ، ونهى عما فيه عوج وبعد عن روح الشريعة الإسلامية .

والأمثلة على ذلك كثيرة منها : ما أخرجه الإمام أحمد وابن ماجه من طريق مجاهد عن قائد السائب عن السائب أنه قال للنبى صلى الله عليه وسلم : «كنت شريكى فكنت خير شريك كنت لا تدارى ولا تمارى ا ( ) ومنها ما كانت عليه زوج رسول الله صلى الله عليه وسلم (خديجة بنت خويلد) - رض الله عنها وعن سائر زوجات رسول الله صلى الله عليه وسلم () مسند الإمام أجمد بنه ...



Scanned by TapScanner

(أنها كانت امرأة تاجرة ذات شرف ومال تستأجر الرجال في مالها وتضاربهم إياه ، بشي تجعله لهم (١) . والشاهد من هذا أن الإسلام جاء والعرب لهم أعرافهم ولهم عاداتهم في معاملاتهم وغيرها فما توافق منها مع مقصوده العام وهو تحقيق

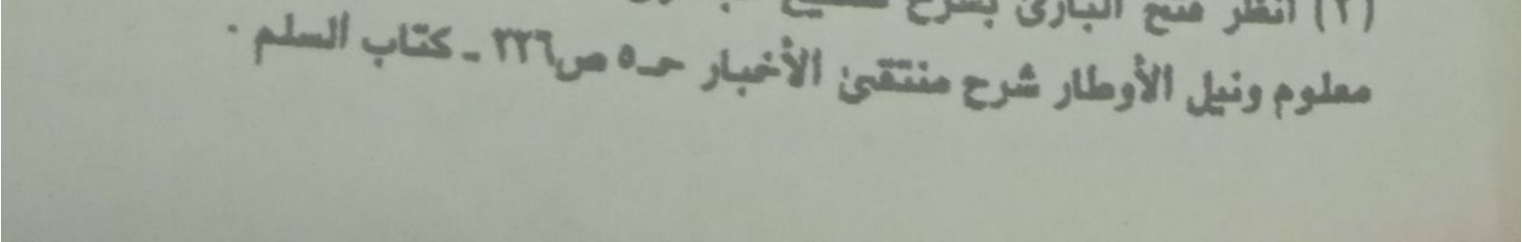
المصلحة للجميع أقره واعتبره وما تنافر منها ألغاه ورفضه .

كما أن هناك أموراً هذيها الإسلام وقنتها وذلك مثل ما حدث عند مقدم الرسول صلى الله عليه وسلم المدينة المنورة حيث وجدهم يسلفون في الثمار السنة والسنتين فقال : {من أسلف فليسلف في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم) رواه الجماعة (٢) وهذا الحديث يدل على تهذيب المنهج الإسلامي لما كان عليه العرب قبل الإسلام في المدينة من التعامل

59-

حيث ذكرت كتب السيرة :

بهذا النوع . والمتأمل في هذا المثال وغيره يتضح له مدى سماحة الإسلام ومراعاته للأعراف التي كان عليها الناس قبل الإسلام بشرط التوافق مع مقصوده العام . فها هي ذي المدينة ذات النظام الزراعي والتجاري كانت لها أعراف في هذا الميدان ، أتى الإسلام فنظر إليها فهذبها وقننها حيث قال رسول الإسلام عليه الصلاة والسلام : (من أسلف فليسلف في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم ). ولم ينحصر منهج الإسلام في الإقرار لبعض الأعراف وتهذيب البعض الآخر بل ألغى الأعراف الفاسدة لما فيها من أضرار كبيرة تعود على (١) سيرة أبن هشام ط ص١١٤ - ط دار التراث العربيٰ للطباعة والنشر (٢) انظر فتح البارئ بشرح صحيح البخارئ حاص ٢٤٠ - باب السلم فئ وزن





المجتمع كله مثل الرباحيث فشًا فى الأمة وأصبح كالداء العضال والمرض الفتاك الذى من شأنه أن يدمر الكيان الاقتصادى للأمة جمعاء وظل الأمر كما هو إلى أن جاء الإسلام ووضح مافيه من أضرار وألغاه بتحريم التعامل به مطلقاً.

-9.

In the start of the same sails in the start in

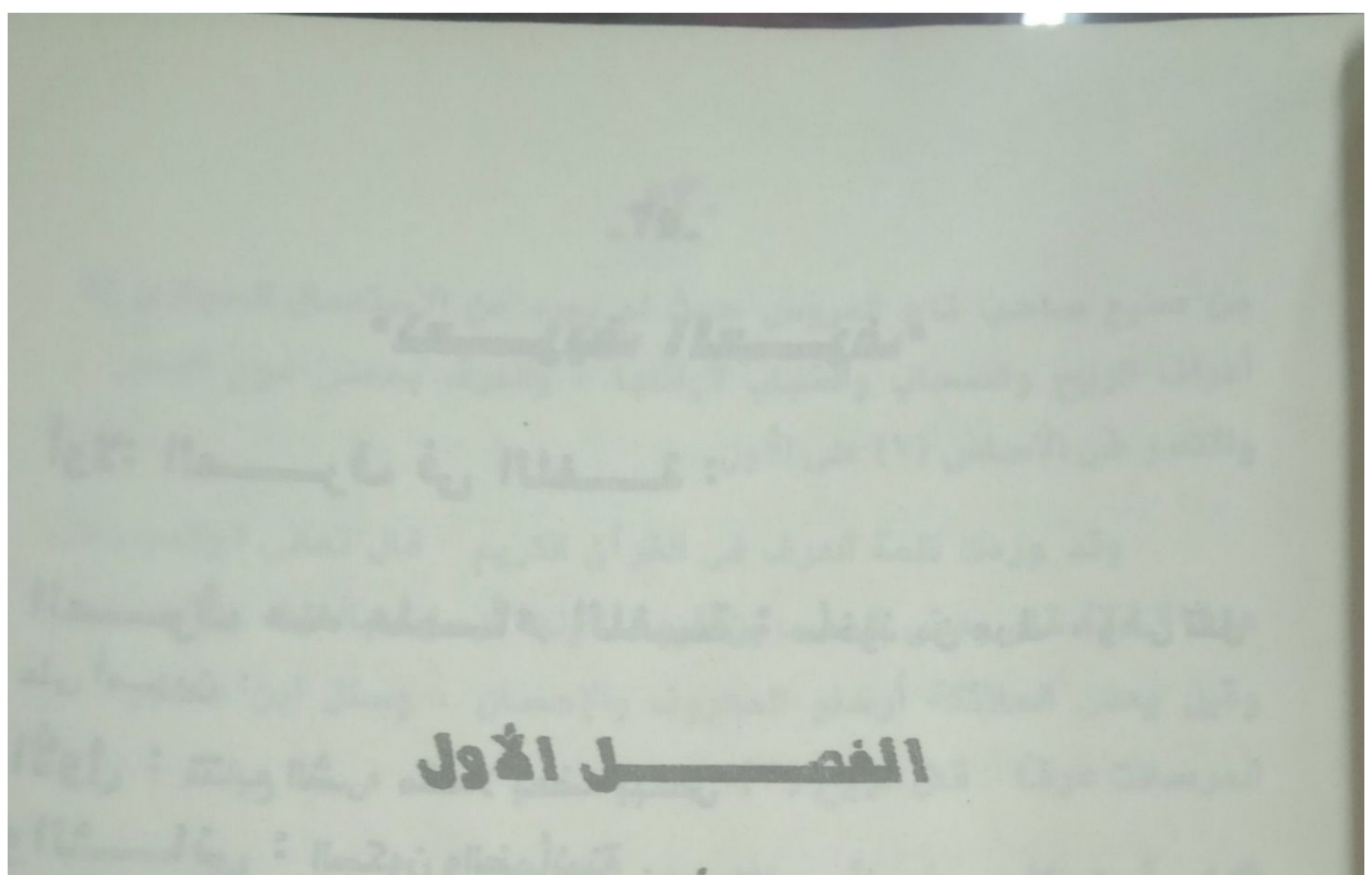
قال تعالى : لايا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقى من الربا إن كنتم مؤمنين ، فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وإن

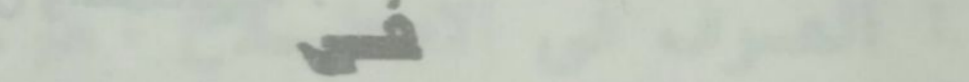
تبتم فلكم روس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون ، وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون " (١) .

(١) سورة البقرة الآيات رقم ٢٧٨. ٢٧٩. ٢٨٠ .









## الكالم على تعريف العرف ومأخذه

the same the many is a manual of the second of the second

A the second is the second in the second is the second of the second of

and all the in a strang carbon (in the second in the state is the second in the

When a public helps he shall be achied to be the



Scanned by TapScanner

-14. « تع ردف الع رف» أولا: العسرف في اللغي: العرف عند علماء اللغة: مأخوذ من عرف ، وهن تيل على أمرين : الأولى : تتابع الشي متصلا بعضه ببعض . والثاني: السكون والطمأنينة . قال صاحب لسان العرب (١): والعرف والعارفة والمعروف واحد ، ضد النكر ، وهو كل ما تعرفه النفس من الخير وتبسأ به وتطمئن

إليه والعرف بالضم والعرف بالكسر الصبر . إليه والعرف بالضم والعرف بالكسر الصبر . قال أبو دهبل الجمحي : قل لابن قيس أخى الرقيات ما حسن العرف فى المصيبات (٢) وفى المعجم الوسيط : العرف المعروف : هو خلاف النكر ، وماتعارف عليه الناس فى عاداتهم ومعاملاتهم (٣). وقيل العرف : اسم من الأعراف ، ومنه قولهم له على ألف عرفاً أى إعترافاً .

وعلى الجملة فإن الكلمة يفلد ورودها فيما ارتفع من المجسات وكرم من المعانى والمعنى الأخير منها يشعر بمتابعة البعض للبعض ويظهر من هذا أن استعمالهفى كل من هذه المعانى بطريق الحقيقة ، كما

١- هو جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم بن علىٰ بن أحمد بن أبيٰ القاسم بن مقبة ابن منظور ، يتصل نسبة برويقع ابن ثابت الأنصارىٰ ، من صحابة رسول الله صلىٰ الله عليه وسلم .
٢- لسان العرب ح العرب ح ٤ ص ٢٨٩٩ - مادة عرف - ط - دار المعارف .



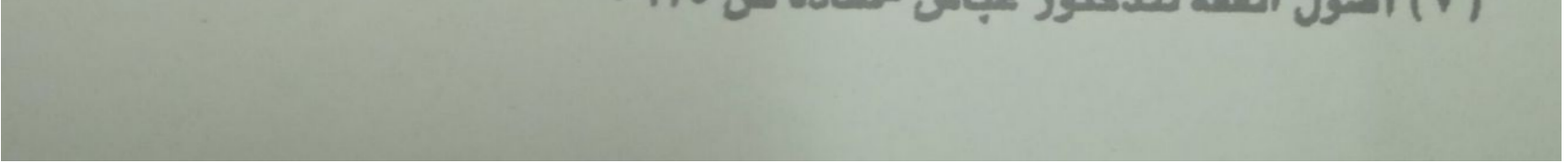
Scanned by TapScanner

من صنيع صاحب تاج العروس حيث لم يورد من الاستعمال المجازى إلا أعراف الريح والسحاب والضباب لأوائلها ، والعرف بمعنى موج البحر ، واقتصر في الأساس (١) على الأول .

وقد وردت كلمة العرف فى القرآن الكريم : قال تعالى «والمرسلات عرفا» (٣) قال بعض المفسرين فيها : إنها أرسلت بالعرف والإحسان ، وقيل يعنى الملائكة أرسلو للمعروف والإحسان ، وسئل ابن مسعود عن المرسلات عرفاً : قال الريح (٣).

ثانيا : العرف فى الاصطلاح : هو ما اعتاده الناس وألغوه من قول أو فعل واستقر فى نفوسهم وارتضته عقولهم وتلقته طباعهم طباعهم السليمة بالقبول دون أن يعارض كتابا أو سنة (1) ويطلقه الفقهاء على عادة الجماعة (٥) وبالنظر فى هذا التعريف يمكن القول بأنه العرف يتنوع إلى نوعين : العرف يتنوع إلى نوعين : الأول: عرف قولى : وهو كل لفظ هجر معناه الأصلى (٦) واستعمل فى معنى خاص حتى نقل بواسطة الاستعمال المتكرر الشائع إلى المعنى الخاص (٧) .

(۱) تاج العروس حاص ١٩٢ - ومعجم مقاييس اللغة العربية - حاكم ٢٨١ (٢) سورة العرسلات آية ١ (٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير حاكم ٥٤ - بتصرف ·
(٤) أصول الفقد لزكان الدين شعبان ص ١٧٩ - الطبعة الثالثة ط دأر الفكر (٤) أصول الفقد للشيخ عبد الوهاب - خلاف ص ٨٩ - ما مكتبة الدعوة الاسلامية (٩) وهان ما استقر عليه الناس عند حكم العقول وعادوا إليه مرة بعد أخرى ،
(٩) أمن الفقياء العادة محكمة - أقرب الموارد حام مي ٢٢٢ من ٢٩٩ -



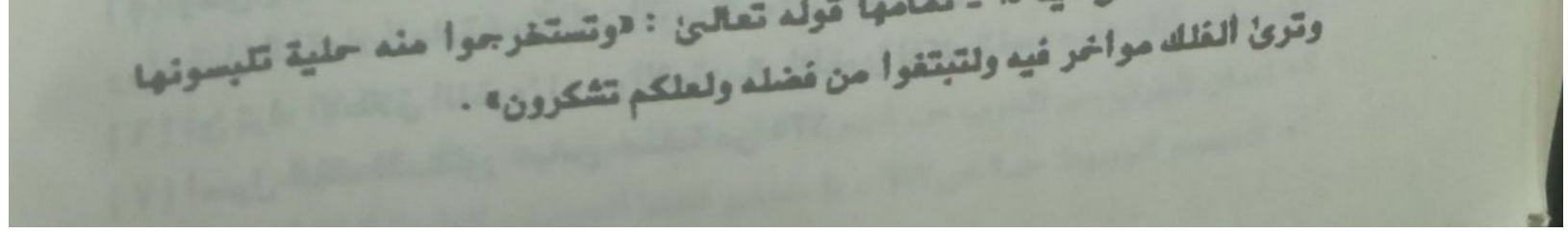
Scanned by TapScanner

وذلك كتعارف الناس إطلاق من لفظ الولد الذكر فقط دون الأنثر علاي بأن هذا اللفظ في الاستعمال اللغوى يتناول الذكر والأنثى ، ودليل ذلك وروده في القرآن الكريم متناولا الإثنين معاً : قال تعالى : «يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين» (١) .

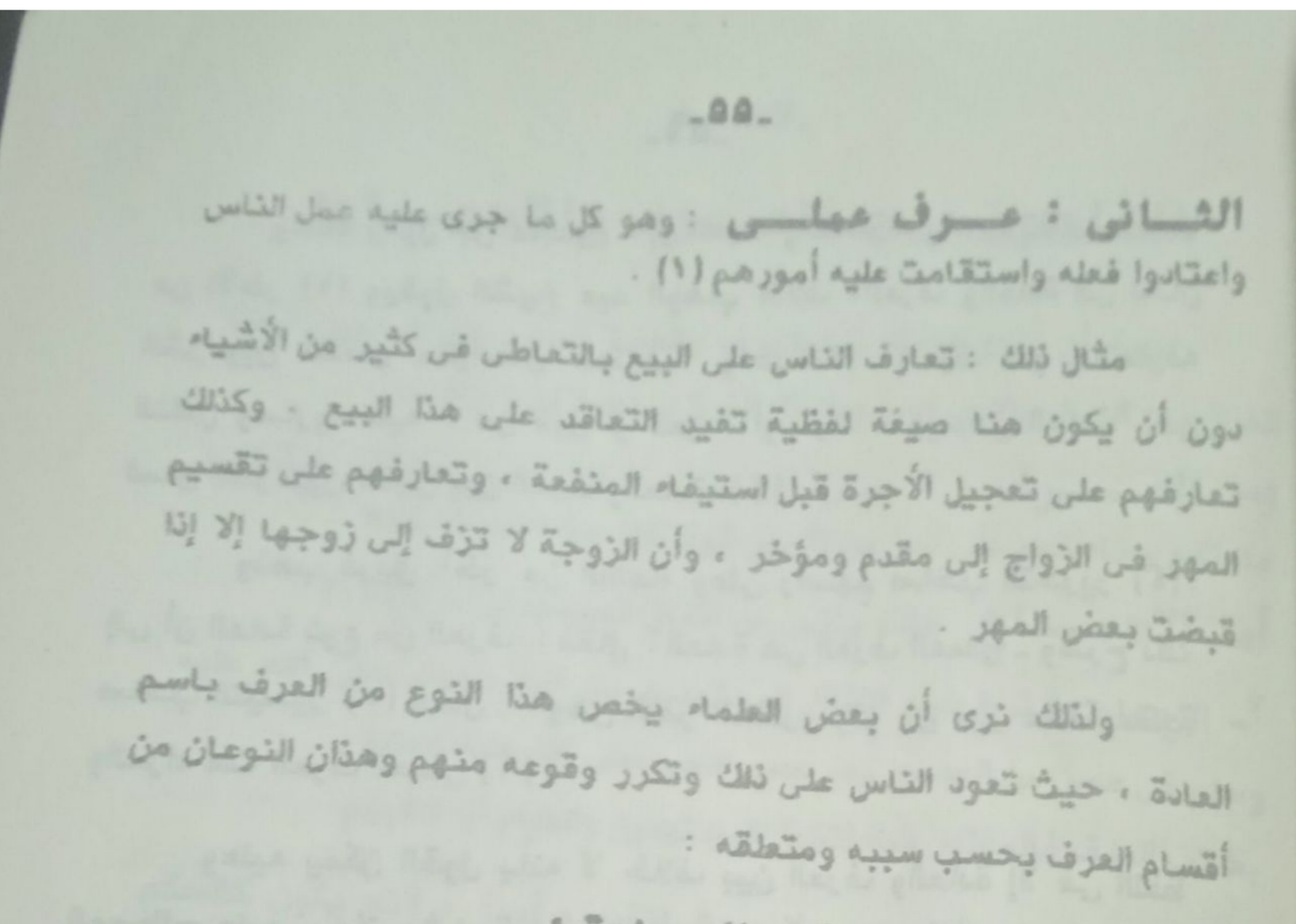
ففى الآية الكريمة نجد أن قول الحق عز وجل «أولادكم» قد تناول الذكر والأنثى : قال صاحب الجامع لأحكام القرآن : لما قال تعالى «فى أولادكم» يتناول كل ولد كان موجود اأو جنيناً فى بطن أمه ، دنياً أو بعيداً من الذكور والإناث ماعدا الكافر (٢).

وكذلك تعارفهم على عدم إطلاق لفظ اللحم على السمك مع العلم بأن اللغة العربية لاتمنع من ذلك حيث تطلق لفظ اللحم على السمك ، ولنا في القرآن الكريم أيضًا شاهد على ذلك حيث يقول الحق تبارك وتعالى : «وهو الذي سخر البحر لتأكلوا منه لحماً طرياً» (٣) ، فنجد في الآية الكريمة أن قوله تعالى : «لحماً» يتناول السمك علماً بأن العرف اللغوى لا يطلق لفظ اللحم على السمك .

(۱) سورة النساء آية رقم ۱۱ تمامها : «فإن كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ما ترك وإن كانت واحدة فلها النصف ولأبويه لكل واحد منهما السدس مما ترك إن كان له وإن كانت واحدة فلها النصف ولأبويه لكل واحد منهما السدس مما ترك إن كان يوصى بها أو دين آباؤكم وأبناؤكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعة فريضة من الله إن الله إن الله كان عليماً حكيماً».
 (۲) الجامع لأحكام القرآن القرطبي من من 14 حار الكتب العلمية بيروت بينان.
 (۳) سورة النحل آية كا - تمامها قوله تعالى : «وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وتري الفلك مواخر فيه والمنة بيروت بينان.



Scanned by TapScanner



الفرق بين العرف والعادة : اختلفت آرام العلمام في الفرق بين العرف والعادة : فهناك فريق من العلماء يرى أن العرف والعادة لفظان مترادفان وعرف هذا الفريق العرف والعادة بتعريف واحد فقال : العرف والعادة ما استقر في النفوس من جهة العقول وتلقته الطباع السليمة بالقبول . وفي هذا يقول ابن عابدين : العادة مأخودة من المعاودة فهي بتكررها ومعاودتها مرة بعد أخرى صارت معروفة مستقرة في النفوس والعقول ، متلقاة بالقبول من غير علاقة ولا قرينة حتى صارت حقيقة عرفية ، فالعادة والعرف بمعنى واحد من حيث الماصدق وإن اختلفا في haaggg.



Scanned by TapScanner

وذهب فريق آخر من العلماء وعلى رأسهم صاحب التحرير (1): إلى أن العادة نوع من العرف : فقال : العادة هي العرف العملي - وشرح ذلك صاحب التيسير (٥) فقال : "وهي الأمر المتكرر ولو من غير علاقة عقلية والمراد هذا العرف العملي (٦) .

ولذلك يقول ابن عابدين : إن العرف والعادة قرينان لاتفك احدهما عن الآخر (١) ويقول الشيخ عبد الوهاب خلاف «العرف والعادة في لسان الشرعيين لفظان مترادفان معناهما واحد ا(٢) فالعرف هو ماتعارف الناس وساروا عليه ، من قول أو فعل ، أو ترك ، ويسمى العادة . لسان الشرعيين لافرق بين العرف والعادة (٣).

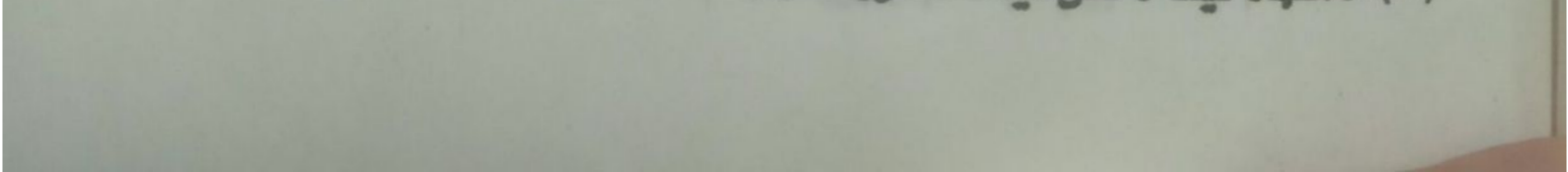
وعليه يمكن القول بأنه لا خلاف بين العرف والعادة إلا في اللفظ المصطلح عليه ، ولا مشاحة في الاصطلاح ، كما يمكن أن نقول إن العادة تنفرد عن العرف إذا كانت خاصة بفرد أو شخص معين ، أما العرف فهو ما اعتاده جمهور الناس ، فبين العرف والعادة عموم وخصوص مطلق فكل عرف عادة وليس العكس . (۱) رسائل ابن عابدین ط۱ ص ۱۸۲ . (٢) مصادر التشريع الإسلامي ص ١٤٥ . (٣) أصول الفقد للشيخ عبد الوهاب خلاف ص ٨٩ . (٤) هو كمال الدين محمد بن عبد الحميد بن مسعود الشهير بابن همام الدين (•) هو محمد أمين المعروف بأمير باد شاه الحسيني الضراساتي البخارئ



Scanned by TapScanner

.24-"الفرق بردن الحسرف والأجهساع" بعد أن بينا الفرق بين العرف والعادة يجدر بنا أن نبين أيضًا المرق بين العرف والإجماع . ويتمثل الفرق بينهما فيما يأتــــى : ١- العرق : عبارة عن سير الناس على اختلاف طبقاتهم عامتهم وخاصتهم على أمر من الأمور قولا كان هذا الأمر أو فعلا . أما الإجماع : فإنه يتكون من اتفاق المجتهدين خاصة (١) . ٢- الإجماع يشترط فيه اتفاق المجتهدين من أمة محمد صلى الله عليه وسلم في عصر من العصور بعد عصر النبي صلى الله عليه وسلم . بخلاف العرف فالمعتبر فيه اتفاق المجتهدين والعوام أو غالبهم . "- الحكم الثابت بالإجماع ، لا مجال لتغييره أبد" ، لأنه يكون كالحكم الثابت بنص من القرآن الكريم أو السنة المطهرة . بخلاف الحكم الثابت بالعرف فإنه يتغير تبعاً لتغير العرف . ٤ إذا كان العرف مصادقاً للنص فإنه لا يكون معتبراً في نظر الشريعة الإسلامية لأنه يكون والحالة هذه عرفاً فاسداً لا عمل له بخلاف الإجماع فإنه لا ينعقد بادى ذى بد إذا كان سيؤدى إلى مخالفة نص ٥- لكى يتحقق العرف فلا بد فيه من الدوام والاستمرار والتكرار بخلاف الإجماع فإنه يتحقق بمجرد الاتفاق . ٢- إذا تحقق الإجماع وانعقد حسم باب الاجتهاد ، بخلاف العرف فإنه مع تحققه يجوز الاجتهاد (٢) .

(۱) علم أصول الفقد للأستاذ عبد الوهاب ص ۸۹ .
 (۲) الاجتهاد فيما لا نص فيه للدكتور الطيب خضرئ السيد جـ٢ ص ١٨٥ =

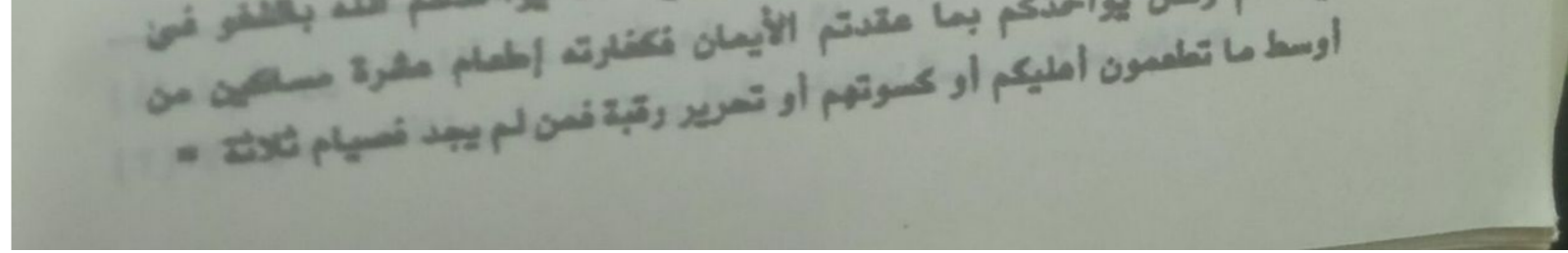


Scanned by TapScanner

-AAà je " العرف مأخوذ من الكتاب الكريم ومن السنة المطهرة : أما أخذه من الكتاب فيدل عليه قول الحق عز وجل : اوما جع عليكم في الدين من حرج ١ (١) ، فهذه الآية الكريمة تدل على مراعاة العرف والعادة في تشريع الأحكام لأنه إذا لم يراع في تشريع الأحكام ما تعويم الناس وعرفته العقول الناضجة والطباع السليمة ، وقع الناس في الضيق والحرج ، وهذا أمر مرفوض ومدفوع بهذه الآية الكريمة وبغيرها من أى القرآن الكريم ، فاعتبار العرف راجع إلى أصل رفع الحرج الثابت بالكتاب . كما يدل على ذلك أيضًا قوله تعالى في كفارة اليمين لامن أوسط ما

تطعمون أهليكم» (٢) ، حيث لم يقدر الله تعالى الوسط الواجب دفعه بل أطلقه ووكله إلى عرف الناس ، وهم متفاوتون في طعامهم في بلدانهم فكل بلد له طعام خاص به ، بل في البلد الواحد تفوت حسب غناهم وفقرهم ، فما اعتبر هذا في عرف الناس أنه وسط كان هو الواجب وكل مكان له · ando = والأدلة المضتلف فيها وأثرها في الفقه الإسلامي للأستاذ الدكتور / عبد الحميد أبو المكارم اسماعيل من ٢٩١ . (١) سورة المج آية ٧٨ صدرها قوله تعالى : «وجاهدوا في الله حق جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفئ هذا ليكون الرسول شهيدا عليكم وتكونوا شهداء على الناس فأقيموا الصلاة وأتوا الزكلة واعتصموا بالله عو مولاكم فتعم المولي

(٢) سورة المائدة آية ٨٩ سدرها قوله تعالى : قلا يؤاخنكم الله باللغو في أيماتكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان فكفارته إطعام عشرة مستتم



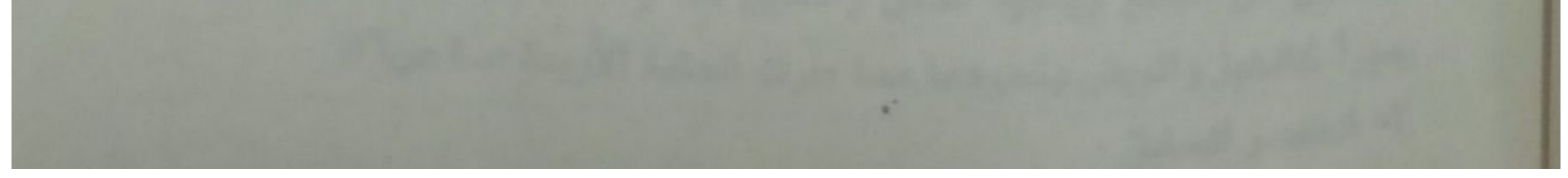
Scanned by TapScanner

هذا بالنسبة إلى أخذه من الكتاب ، أما أخذه من السنة المطهرة فيدل عليه قول الرسول صلى الله عليه وسلم : <sup>(</sup>المسلمون على شروطهم إلا شرطا أحل حراما أو حرم حلالا ۱ (۱) ، ووجه الدلالة : أن الرسول صلى الله عليه وسلم اعتبر الشروط وجعلها أمرا لازما للناس فى معاملاتهم فإذا كان هناك شروط مسكوت عنها جرى العرف باعتبارها وجب إلزام الناس بمقتضاها عند النزاع ، مثل : إذا كان عادة بلد من البلدان إذا باعوا عقار<sup>1</sup> لا يدخل السطح مع البيع ، فإنه إذا باع أحدهم عقار<sup>1</sup> أو سكت المتبايعان عن السطح عند العقد فلا يلزم البائع بالسطح عند النزاع .

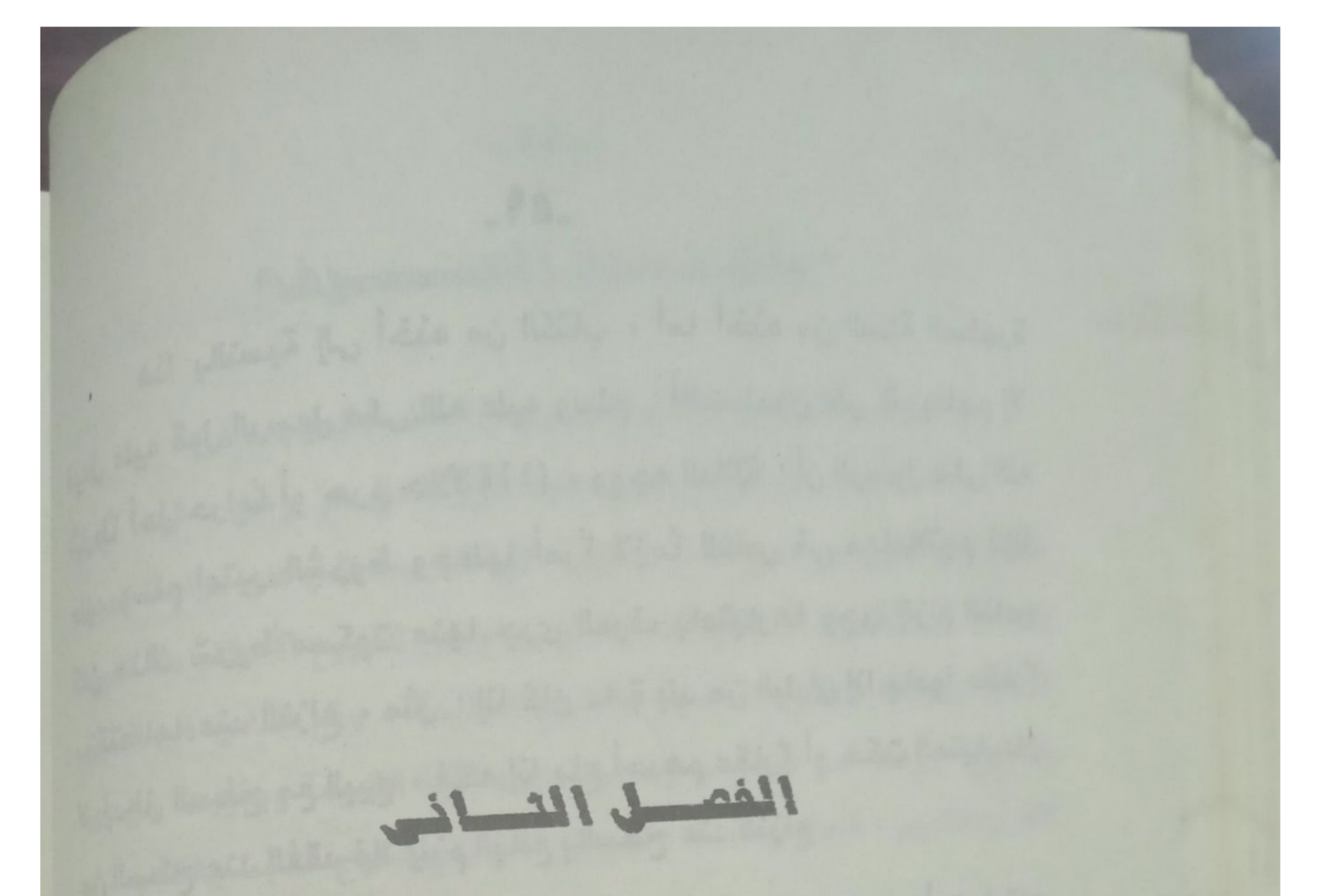
\_04\_

ومن السنة أيضًا قول الرسول صلى الله عليه وسلم . من بحاح طعامًا فلا يبعه حتى يقبضه) (٢) ، ووجه الدلالة في هذا الحديث يتمثل في حسب تفاوت المبيعات ، وحسب تفاوت أعراف الناس وعاداتهم في قبضها ، بل نراه صلى الله عليه وسلم وكل ذلك لأعراف الناس وعاداتهم وهذا واضح في اعتبار الشارع للعرف .

إيام نلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم واحفظوا أيمانكم كذلك يبين الله لكم
 آياند لعلكم تشكرون<sup>a</sup>.
 (1) قال في المنتقى رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح جره ص ٢٨٦ ، نيل
 الأوطار جره ص ٢٥٢ والحديث عن عمرو بن عوف .
 (٢) اللفظ للجماعة إلا الترمذي ، ولأحمد: (من اشترئ طعاما أو وزن فلا يبعه حتى يقبضه) ، ولأبئ داود والنسائي : (نهي أن يبيع احد طعاما اشتراه بكيل
 حتى يستوفيه) ، والحديث عن أبن عمر - نيل الأوطار جره ص ١٩٨ .

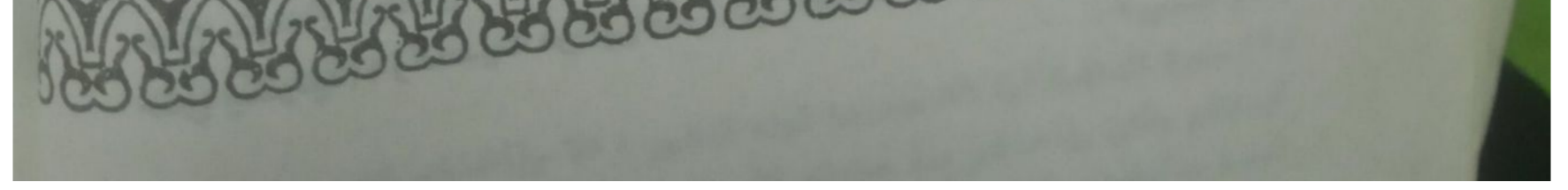


Scanned by TapScanner





06700700700700700



Scanned by TapScanner

a | Kere

\_11\_

ينقسم العرف إلى أقسام متعدده باعتبارات مختلفة : فباعتبار طبيعت : ينقسم إلى قولى وعملى وقد تقدم الحديث عن هذين القسمين أثناء حديثنا عن التعريف لذا اكتفى بما ذكر عنهما .

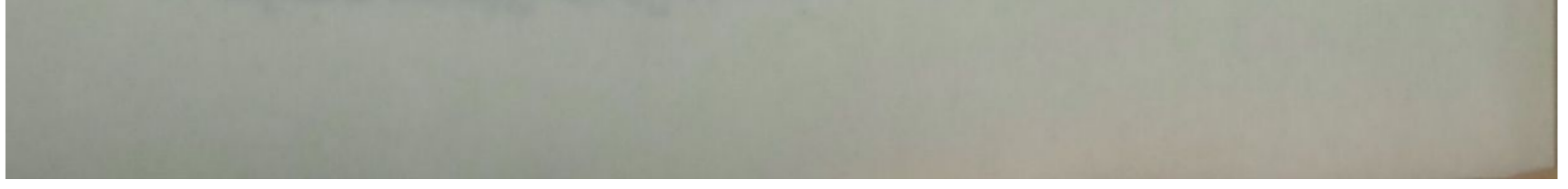
وباعتبار صدوره : من كل الأشخاص أو من بعضهم ينقسم إلى عرف عام وعرف خاص .

فالعصرف العصام : هو ما اتفق عامة الناس على العمل به فى كافة الأمصار فى أى عصر من العصور (١) كتعارف الناس على دخول الحمام بدون تقدير أجر معين أومدة زمنية معينة للمكث فيه ، وتعارفهم على

عقد الاستصناع ، وعلى بيع المعاطاة (٢) وتعارفهم على استعمال لفظ الطلاق في رباط الزوجية .

والعرف الغراص : هو ما اتفق الناس على العمل به فى بلد معين أو إقليم معين أو طائفة معينة (٣) . مثل تعارف بعض الصناع على ضمان ما صنعوا مدة معينة مع عدم استحقاقهم الأجر المتفق عليه إلا بعد ثبوت صلاحيته وكتقديم هدية من البائع إلى المشترى فى بعض البلدان ، وفى بعضها الآخر العكس وهذا فى الزروع والثمار

١- أصول الفقد للبرديسيٰ ص ٢٤ والاجتهاد فيما لا نص فيه حـ ٢ص١٨٨ .
٢- ومو أن يبيع الناس بالتعاطيٰ فيٰ الكثير من الأشياء دون نكر الصيفة اللفظية التي تدل علىٰ البيع مثل أن يشتريٰ حلعة ثمنها معلوم له فيأخذها المشترئ من البائع ويعطيه الثمن والمبيع هنا يملك بالقبض ولا فرق بين كونه يسيراً كالخبز والبيض ونحوهما مما جرت العادة الأربعة حاً ص١٥٩ .



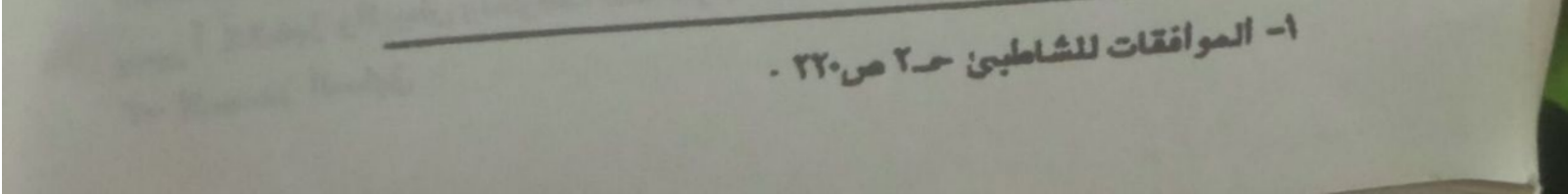
Scanned by TapScanner

وهذا القسم ليس له قوة القسم الأول ، لأن القسم الأول نسب إلى الحنفية أنهم يتركون به القياس ، ويخصصون به العام ، والواقع أن مثل هذا ليس مستنده العرف وحده ، بل إقرار الصحابة وإجماعهم عليه ، أه جريانه في العصر النبوى ، وإقراره صلى الله عليه وسلم ، كل ذلك مما يعتمد عليه في المسأنة لا العرف مجرداً وقال الشاطبي : «وهذا لم يستقل به الحنفية وحدهم بل قال به غيرهم، وإن اختلفوا في تسمية ما استداوا . (1) 2

ثالثا: أقسام العرف من حيث المشروعية وعدمها : ينقسم العرف باعتبار كونه مشروعاً أو غير مشروع إلى عرف صحيح وعرف فاسد : فالعرف المحييح : هو ماتعارف عليه الناس كلهم أو يعضهم ولم يدل دليل من الشارع على فساده وبطلانه (٢) .

وذلك مثل تعارف الناس إطلاق لفظ الولد على الذكر دون الأنثى ، وتعارفهم عدم إطلاق لفظ اللحم على السمك ، وتعارف البعض من الناس إطلاق لفظ الدابه على الفرس فقط وغير ذلك من الأعراف الصحيحة والتي لم تتعارض مع شرع الله تبارك وتعالى . mali al anne ace areas as a

أما العرف الغاسد : فهو ما تعارفه الناس وكان مخالفًا للشرع · وذلك مثل تعارف الناس على أن المؤجل من الثمن الذى يبيع به كونه بفائدة متعارفة عندهم ، فإن مثل هذا العرف يعد فاسدا لأنه «ربا» حتى ولو لم ينص عليه في العقد : فإن من القواعد المقررة في الشريعة الإسلامية «إن المعروف عرفاً كالمشروط شرطاً» فتكون هذه الزيادة «رباً» لأنها صارت بالعرف في حكم المنصوص عليها . والربا معروف لدينا جميعاً أنه شرعاً «فضل خال عن عوض بعقد » .



Scanned by TapScanner

وهذا القسم ليس له قوة القسم الأول ، لأن القسم الأول نسب ال الحنفية أنهم يتركون به القياس ، ويخصصون به العام ، والواقع أن م هذا ليس مستنده العرف وحده ، بل إقرار الصحابة وإجماعهم عليه ، أ منا ليس مستنده العرف وحده ، بل إقرار الصحابة وإجماعهم عليه ، أ بريانه في العصر النبوى ، وإقراره صلى الله عليه وسلم ، كل ذلك يعتمد عليه في المسألة لا العرف مجرداً وقال الشاطبي : لاوهذا لم يستقل به الحنفية وحدهم بل قال به غيرهم القان اختلفوا في تسمية ما استدلوا به (١).

. 11.

ثالثا : أقسام العرف من حيث المشروعية وعدمها :

ينقسم العرف باعتبار كونه مشروعاً أو غير مشروع إلى عرف صحيح وعرف فاسد :

فالعرف المعيم : هو ماتعارف عليه الناس كلهم أو بعضهم ولم يدل دليل من الشارع على فساده وبطلانه (٢) .

وذلك مثل تعارف الناس إطلاق لفظ الولد على الذكر دون الأنثى ، وتعارفهم عدم إطلاق لفظ اللحم على السمك ، وتعارف البعض من الناس إطلاق لفظ الدابه على الفرس فقط وغير ذلك من الأعراف الصحيحة والتى لم تتعارض مع شرع الله تبارك وتعالى . أما العرف الغاب ا

أما العرف الغامسد : فهو ما تعارفه الناس وكان مخالفاً للشرع . وذلك مثل تعارف الناس على أن المؤجل من الثمن الذى يبيع به كونه بفائدة متعارفة عندهم ، فإن مثل هذا العرف يعد فاسد ًا لأنه «رباً) حتى ولو لم ينص عليه فى العقد : فإن من القواعد المقررة فى الشريعة الإسلامية «إن المعروف عرفاً كالمشروط شرطاً) فتكون هذه الزيادة «رباً) كانها مارت بالعرف فى حكم المنصوص عليها ، والربا معروف لدينا جميعاً أنه شرعاً «فضل خال عن عوض بعقد) .

۲۲۰ الموافقات للشاطبي حـ۲ ص ۲۲۰ .

الإسلامية «إن المعروف عرفاً كالمشروط شرطاً» فتكون هذه الزيادة «رباً» لأنها صارت بالعرف فى حكم المنصوص عليها . والربا معروف لدينا جميعاً أنه شرعاً «فضل خال عن عوض بعقد» .

ومن أمثلة العرف الفاسد أيضاً : ما تعارف عليه الناس من صنع أهل البيت طعاماً للمعزين ، فهذا عرف فاسد لأنه تعارض مع الشرع إذ أن الثابت في الشرع هو خلاف ذلك فقد روى عن جرير بن عبد الله رضي الله عنه: {كنا نعد الاجتماع إلى أهل الميت ، وصنعهم الطعام من النياحة ال(1)

ومنه أيضًا عمل المآتم ، وإحياء يوم الأربعين من موت الميت ، ونقل الطعام إلى القبور فى المواسم والأعياد ،. فهذه كلها أعراف فاسدة لأنها تخالف الثابت والمأثور عن سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقد ورد عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال «اصنعوا لآل جعفر طعاماً فقد جامهم مايشغلهم» (٢) .

وما أكثر الأعراف فى مثل هذه المناسبات المتمثلة فى الأفراح والماتم مما لم يقره الشرع الحكيم وأمر المسلمين بالإقلاع عنها ومحاربتها لمخالفتها لأمر الشارع .

رابعاً : أقسام العرف من حيث ثبوته واستقراه : ينقسم العرف باعتبار ثبوته واستقراره إلى قسمين وقد أشار الشاطبي إلى ذلك فقال :

(١) رواه الإمام أحمد وابن ماجة بإسناد صحيح ·
 (٢) أخرجه الخمسة إلا النسائي · وهو مروئ عبد الله بن جعفر رضئ الله ·
 (٢) أخرجه الخمسة إلا النسائي · وهو مروئ عبد الله بن جعفر رضئ الله ·
 (٢) وحسنة الترمذي وصححه الحاكم · سبل السلام شرح بلوغ المرام حـ ٢ ص ٤٨٥ .

العوائد المستمرة من ريان : أحدهب : العوائد الشرعية التي أقرها الدليل الشرعي أو نفاها وهذا يعنى أن يكون الشارع الحكيم قد أمر بها وطلبها طلباً جازماً أو غير جازم أو نهى عنها وطلب تركها طلباً جازماً كما في التحريم أو غير جازم كما هو الحال في الكراهة أو أدن فيها فعلا أو تركا . وثانيهما : العوائد الجارية بين الخلق بما ليس في نفيه ولا ثم قال عن الضرب الأول : "إنه ثابت أبداً كسائر الأمور الشرعية . إثباته دليل شرعى . كما قالوا في سلب العبد أهلية الشهادة ، وفي الأمر بإزالة النجاسة

كما قالوا في سلب العبد أهلية الشهادة ، وعلى وطهارة المتأهب للمناجاة ، وستر العورات ، والطواف بالبيت على العرى ، وما أشبه ذلك من العوائد الجارية في الناس .

إما حسنة عند الشارع ، أو قبيحة ، فإنها من جملة الأمور الداخلة تحت أحكامم الشارع ، فلاتبديل لها . وإن إختلفت آراء المكلفين فيها ، لأنها نص عليها الشارع بخصوصها ، وأثبت لها حكماً شرعيا ، فتغير عادة الناس فيها من استقباح إلى استحسان لا يغير حكم الشارع عليها ، فلا يصح أن نقلد الحسن فيها قبيحاً ، ولا القبيح حسناً ، حتى يقال مثلا : إن قبول شهادة العبد ، لا تأباه محاسن العادات ، فلنجزه .

أو إن كشف العورة الآن ليس بعيد ولا قبيح ، فلنجزه ، أو غير ذلك ، إذ لو صح مثل هذا ، لكان نسخاً للأحكام المتقرة المستقرة المستمرة والنسخ بعد موت النبى صلى الله عليه وسلم باطل ، فرفع العوائد الشرعية باطلاً .

وأما عن الضرب الثانى فقال : (وأما الثانى فقد تكون العوائد ثابتة وقد تتبدل ، ومع ذلك فهى أسباب لأحكام تترتب عليها ) .

فالثابتة كوجود شهوة الطعام والشراب والواقع والنظر والكلام والبطش والمشى وأشباه ذلك .

وإذا كانت أسباباً لمسببات حكم بها الشارع قلا إشكال في اعتبارعا ، والبناء عليها ، والحكم على وفقها دائماً (١) .

وأما المتبـــدلة فلها صور متعدده منها مايأتى : أ- مايكون متبدلا فى العادة من حسن إلى قبح وبالعكس مثل كشف الرأس فإنه يختلف بحسب البقاع فى الواقع ، فهو لذوى المروات قبيح فى البلاد المشرقية ، وغير قبيح فى البلاد الغربية فالحكم الشرعى باختلاف ذلك ، فيكون عند أهل المشرق قادحا فى العدالة ، وعند أهل المغرب غير قادح .

<sup>۲</sup> - منها ما يختلف فى التعبير عن المقاصد ، فتنصرف العبارة عن معنى إلى معنى عبارة أخرى . إما بالنسبة إلى اختلاف الأمم كالعرب مع غيرهم أو بالنسبة إلى الأمة الواحدة ، كاختلاف العبارات بحسب اصطلاح أرباب الصنائع فى صنائعهم مع اصطلاح الجمهور ، أو بالنسبة إلى غلبة الاستعمال فى بعض المعانى حتى صار ذلك اللفظ إنما يسبق منه إلى الفهم معنى ما ، وقد كان يفهم منه قبل ذلك شيء آخر .

أو كان مشتركا فاختص به ، وما أشبه ذلك . والحكم أيضاً يتنزل على ماهو معتاد فيه بالنسبة إلى من اعتاده دون من لم يعتده ، وهذا المعنى يجرى كثيراً في الإيمان والعقود والطلاق ، كناية وتصريحاً .

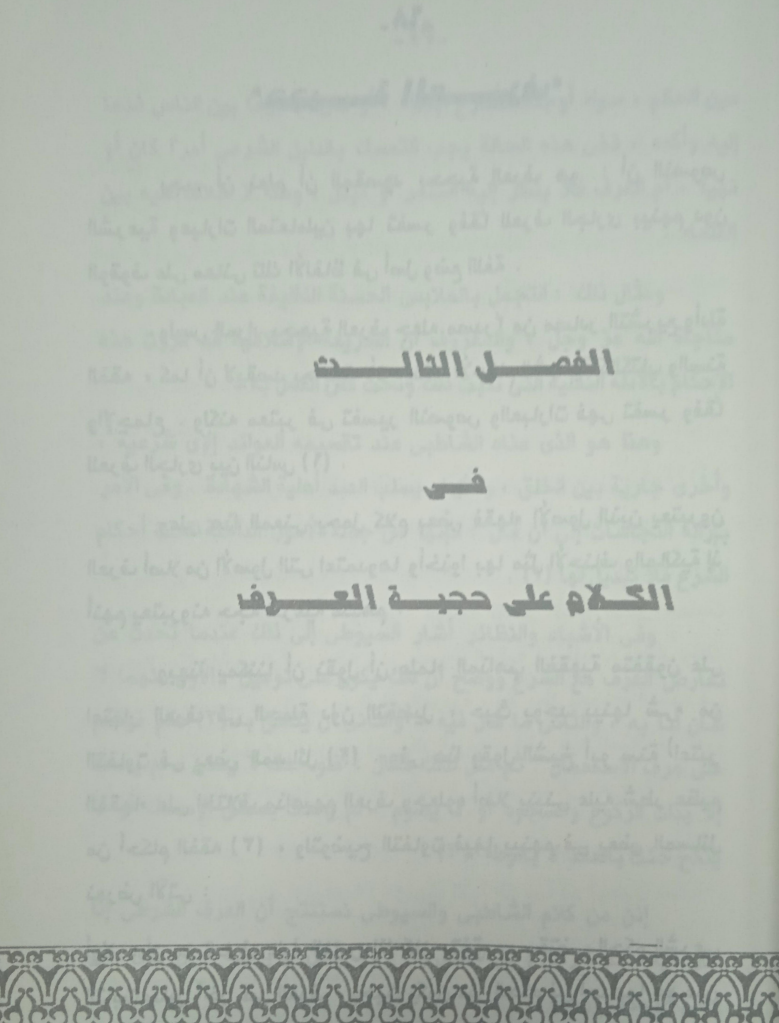
 (١) الموافقات فئ أصول الأحكام للشاطبئ حـ٢ ص ٢٠٩ . والاجتهاد فيما لا نص فيد حـ٢ ص ١٩١ . .11\_

"- ومنها ما يختلف في الأفعال في المعاملات ونحوها ، كما إذا كانت العادة في النكاح قبض الصداق قبل الدخول ، أو الفي البيع الفلائي أن يكون بالنقد لا بالنسيئة أو بالعكس (١) . أو إلى أجل كذا دون غيره ، فالحكم أيضًا جار على ذلك حسبما هو مسطور في كتب الفقه .

عد ومنها ما يختلف بحسب أمور خارجة عن المكلف كالبلوغ فإنه يعتبر فيه عوائد الناس من الاحتلام أو الحيض أو بلوغ سن من يحتلم أو من تحيض ، وكذلك الحيض يعتبر فيه ، إما عوائد الناس بإطلاق ، أو عوائد لذات المرأة أو قراباتها أو نحو ذلك فيحكم لهم شرعاً بمقتضى العادة في ذلك الانتقال .

- ومنها ما يكون في أمور خارقة للعادة ، كبعض الناس تصير له خوارق العادات عادة فإن الحكم عليه يتنزل على مقتض عادته الجارية له المطردة الدائمة ، بشرط أن تصير العادة الأولى الزائلة لا ترجع إلا بخارفة أخرى ، كالبائل أو المتغوط من جرح حدث له حتى صار المخرج المعتاد في الناس بالنسبة إليه كالعدم ، فإنه إن يصر كذلك فالحكم للعادة العامة . قإن الحكم عليه يتنزل على مقتضى عادته الجارية له المطردة الدائمة (٢) .

 ١- أن بالنسيئة لا بالنقد ، والنسيئة اسم من نسأ الشي نسئاً إن باعد بتأخير -١- أى بالنسينة و بسبب و انسانة وبعته بنساة وبعته بكارة وبعته بنسينة أى باعه بتاخير -تقول نسانة البيع وأنسانته وبعته ينساة وبعته بكارة وبعته بنسينة أى باخرة .



. The "فتسعد العسوية مر المعلم المعلمية ومجودة العد في العد في المن النصوص المشرعية وعبد ان تعلم من الما تختسد وفق للعرف الجارى بينهم دون الوقوف على معاني فك الأنفاظ في أصل ومنع اللغة . وليس البراء بحجية العرف جعله مصدر لا من مصادر التنشريع وأدنة النقه ، كما أن لايقمد بحجيثة أنه ينشأ الأحكام الشوعية كالكتاب والسنة والإجماع - ولكنه معتبر في تفسير النصوص والعبارات فهي تقسر وفق للعرف الجارى بين الناس (1) . وعلى هذا المعنى يحمل كلام بعض فقهام الأصول الذين يعتبرون العرف أصلا من الأصول التي اعتمدوها وأخذوا بها مثل الأحشاف والمالكية إن أنهم يعتبرونه حجة شرعية عندهم . وبهذا يمكننا أن نقول أن علماء المناهب الفقهية متفقون على اعتبار العرف في الجملة دون التفصيل ، حيث يوجد بينها مشيء من التفاوت في بعض المسائل (٢) . وفي هذا يقول الشيخ أبو سنة (اعتبر الفقهاء على اختلاف مناهيهم العرف وجعلوه أصلا يثبنى عليه شطر عظيم من أحكام الفقه (٣) ، ولتوضيح التفاوت فيما بينهم في بعض المساقل اولا : إن ما تعادف عليه النامس إذا كان يتفق مع مقتف الحكم الشوعى ولا : إن ما معرف العرف ، بحيث يكون عين الحكم في أحدهما هو عين (١) الاجتهاد فيما لا نص فيه جـ٢ ص ١٩٢ . (٢) اصول الفقه للشيخ محمد أبو زهرة حن ٢٧٣ يتصرف -(٢) العرف والعادة من ٢٢ ، ومدخل الفقه العام من ١٢٠ .

عين الحكم ، سواء أوجده الشارع ابتداء ، أو كان متعارفاً بين الناس فدعا إليه وأكده ، ففى هذه الحالة يجب التمسك بالدليل الشرعى أمراً كان أو نهياً ، أم العرف فلا ينظر إليه استمر أو تبدل ، وهذا لا خلاف عليه بين العلماء .

ومثال ذلك : التجمل بالملابس الحسنة النظيفة عند العبادة وعند مناجاة الله عز وجل ، والمعروف أن الشريعة الإسلامية قد قررت هذه الأحكام بالأدلة النقلية التي تثبت ذلك وتحتُ على العمل به .

وهذا هو الذى عناه الشاطبى عند تقسيمه العوائد إلاى شرعية ، وأخرى جارية بين الخلق ، ومثل له يسلب العبد أهلية الشهادة . وفى الأمر بإزالة النجاسات إلى أن قال : فإنها من جملة الأمور الداخلة تحت أحكام الشرع فلا تبديل لها (۱) .

وفى الأشباه والنظائر أشار السيوطى إلى ذلك عندما تحدث عن تعارض العرف مع الشرع ووضح أن ذلك يكون على نوعين : الأول منهما لا شأن لنا به ، والثانى ما قال فيه : <sup>(</sup>والثانى أن يتعلق به (٢) حكم فيقدم على عرف الاستعمال . ثم مثل لذلك فقال : <sup>(</sup>فلو حلف لا يصلى ، لم يحنث إلا بذات الركوع والسجود أو لا يصوم ، لم يحنث بمطلق الإمساك أو لا ينكح حنث بالعقد لا بالوطه) (٣) .

إذن من كلام الشاطبى والسيوطى نستنتج أن العرف الشرعى إذا كان فيه حكم شرعى وجب العمل به ، ولا يمكن أن يغيره شيره بأى حال وفى أى مكان وزمان .

(۱) الموافقات للشاطبئ جـ۲ ص ۲۰۹ بتصرف . (۲) الضمير فئ قوله (به) قصد به الاستعمال الشرعيٰ ـ (۲) انظر الأشباه والنظائر للسيوطئ ص ۹۳ . ثانيا : ما كان من العوائد المتبدلة من حسن إلى قبح ، ومن قبح إلى حسن مثل كشف الرأس فإن الأمر فيه يختلف تبعاً لاختلاف البقاع فبو عند نوى المرومات فى البلاد المشرقية قبيح ، وعلى العكس من ذلك فى البلاد الغربية ، وعليه فإذا جاء النص بأحكام مطلقة عن البيان والتفصيل هذه يمكن تطبيقها مهما اختلفت الظروف وتغيرت الأحوال وترك تفصيل هذه الأحكام إلى العلماء الراسخين فى العلم والمتمكنين فيه بالعرف وبما تقتضيه المصلحة ، فلا نعلم خلافاً فى جواز إسناد هؤلاء العلماء إلى العرف حينئذ .

قال الله تعالى فى كتابه الكريم : «وأشهدوا ذوى عدل منكم» (١) ، ففى الآية الكريمة نجد أن النص شرط فى الشهادة واستنبط العلماء أن ما يخل بالمروءة يسقط العدالة ، ومن المعلوم أن ما مما يخل بالمروءة أمورا ثابتة كالبول فى الطريق ، وأمورا متبدلة تتغير تبعا لتغير العادات والأحوال مثل كشف الرأس فإنه يخل بمروءة الفقية فى بلد لم يعتاد وذلك ، كما هو معروف فى كثير من البلاد العربية ، ولا يخل بمروءة الفقيه فى بلد اعتاد ذلك كما هو معروف فى بلاد أوربا . ففى هذا المثال قد نص الشارع على اشتراط العدالة ، وأحال الناس فى تطبيقها إلى العرف (٢) .

مثال آخر : قال الله تعالى : «لينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق بما آتاه الله» (٣) فهذه الآية الكريمة قد أوجبت نفقة

(١) سورة الطلاق آية رقم ٢ صدرها قوله تعالى : «فإذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو فارقهون بمعروف وأشهدوا نوئ عدل منكم وأقيموا الشهادة لله نلكم يومظ بد من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ومن يتق الله يجعل له مطوحاً . (٢) العرف والعادة للدكتور أحمد فهمئ أبو سنة من ما وما بعدها . (٣) سورة الطلاق آية رقم ٧ تمامها قوله تعالى : «لا يكلف الله نفسا إلا ما

الزوجات بقدر الوسع ، دون أن تبين مقدار تلك النفقة . فرجع الجمهور فىتحديد المقدار إلى العرف ، قال ابن قدامة : الصحيح رد الحقوق المطلقة إلى العرف ، فيما بين الناس فى تفقاتهم ، فى حق الموسر والمعسر ، والمتوسط ، كما رددناه فى الكسوة إلى ذلك (١) .

متسال ثالث : وهو فى الأرض الميتة التى أصيبت : فقد روى جابر رض الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : <sup>(</sup>من أحيا أرضًا ميتة فهى له<sup>)</sup> (٢) فهذا الحديث أفاد أن من عمر أرضًا لم تعمر فهى مملوكة له .

وشبهت عمارتها بإحياء الموتى لما فيها من إحداث منفعة بأمر جائز ، فجعل الحديث عمارة الأرض التى لم تعمر يحصل بها الملك ولكنه لم يبين ما تتحقق به هذه العمارة ، فاعتمد الفقهاء على العرف في هذا .

قال النووى والمحلى فى المنهاج وشرحه : يختلف الإحيام بحسب الغرض منه ، فإن أراد سكنا اشترط لحصوله تحويط البقعة بآجر أو لبن أو نحوهما ، بحسب العادة ، سقف بعضها ، وتعليق باب لأنه العادة فى ذلك ، وإن أراد زريبة دواب اشترط تحويط البقعة لأسقفها ، لأن العادة فيها عدمه ، وإن أراد بستانا فيشترط جمع التراب حول الأرضإن لم تجر العادة بالتحويط أو التحويط حيث العادة (٣) .

(١) المغنى لابن قدامة حد ٨ ص ٢١٧ ، والاحتباد فيما لا نص فيه حد ٢ ص ١٩٤ .
 (٢) رواه (حمد والترمذي وصححه - نيل الأوطار شرح منتقئ الأخيار حده ص ٢٠٢ ط دار الحديث بمصر .
 (٢) المصدر السابق .

ثالث العرف اللاحق بالنسبة للعرف السابق : يرى بعض العلماء جواز العدول عن العرف السابق للعرف اللاحق ، يرى بعض العلماء جواز العدول على عدم جواز الاستئجار على مثال ذلك : اتفق أبو حنيفة وأصحابه على عدم جواز الاستئجار على مثال ذلك : اتفق أبو حنيفة وأصحابه على عدم والأذان ؟ وقالوا : لا يجوز أخذ تعليم القرآن الكريم ، وكذا على الإمامة ، والأذان ؟ وقالوا : لا يجوز أخذ

الأجرة على شى، من هذا . ثم جاء بعض المتأخرين من الفقها، وجوزوا هذا الاستئجار ثم جاء بعض المتأخرين من الفقها، وجوزوا هذا الاستئجار وأخذ الأجرة عليه ، وسندهم أن الزمن قد تغير ، وأصبح للناس عرف وأذذ الأجرة عليه ، انقطع به ما كان مخصصاً لمعلمي القرآن الكريم ، حادث ونظام جديد ، انقطع به ما كان مخصصاً لمعلمي القرآن الكريم ، وللأئمة والمؤذنين من العطاء الذي كان لهم في بيت المال .

فلو اشتغل المعلمون للقرآن الكريم ، والمؤذنون بلا أجرة لزم ضياعهم وضياع عيالهم معهم ، ولو اشتغلوا بالاكتساب من حرفة وصناعة لزم ضياع القرآن والدين ، وتعطلت شعائر المسلمين ، مع أن أدلة الشرع العامة تمنع من تعطيلها .

رابعاً : إذا وقع العرف القولى الخاص ، فى مقابلة اللفظ العام كان هذا العرف القولى مخصصاً للعام بالإجماع . مثل أن يتعارفوا على إطلاق لفظ الدابة على الحمار خاصة وعلى إطلاق لفظ الدراهم على النقد الغالب ثم يقول أحدهم : ليس لفلان عندى دابة ولا دراهم فتبعاً لما هو متعارف عندهم يكون المنفى حينان هو الحمار والنقود الغالبة فقط .

أما العرف العملى الخاص يقوم ، فإن يكون مخصصاً للعام الواق فى تخاطبهم ، بالاتفاق ، فوى ذلك يقول الغزالى فى مستصفاه : ( وطر الجملة فعادة الناس تؤثر فى تعريف مرادهم من ألفاظهم ؛ حتى أ الجالس على المائدة يطلب الماء يفهم منه العذب البارد لكن لا تؤثر في تغيير خطاب الشارع إياهم» (١) .

وقال النووى فى المنهاج : من حلف لا يأكل الرؤس ولا نية له ، حنث بأكل رؤوس تباع وحدها ، وهى رؤوس الغنم والبقر والإبل ، لا برؤوس طير وموت ، إلا ببلد تباع فيه مفردة ، فيحنث بأكلها فيه ، وهل يعتبر نفس البلد الذى يثبت فيه العرف أو كون الحالف من أهله ؟ وجهان .

وإذا حلف لا يأكل اللحم ، حمل اللحم على لحم الإبل والبقر والغنم والوحش والطير المأكولين فيحنث بأكل لحمهما ، ولا يحنث بأكل سمك وجراد لأنهما لا يفهمان عرفاً من إطلاق لفظ اللحم (٢) .

وفى هذا قال الشيخ الشرقاوى فى حاشيته على شرح التحرير لشيخ الإسلام زكريا الأنصارى : من حلف لا يأكل رأساً ، ولا نية له يحنث بأكل رأس الطير والصيد إن اعتيد بيعه منفرداً (٣) .

خامساً : إذا ورد دليل شرعى عام ، وعارضه العرف فى بعض أفراده فإن كان العرف عاماً صح تخصيص الدليل الشرعى به عند الحنفية والمالكية كالاستصناع الموجود فى البلاد كلها .

وفى ذلك يقول ابن عابدين فى رسائله : تجويز الاستصناع بالعرف العام تخصيص منا للنص الذى ورد فى النهى عن بيع ما ليس عند الإنسان (٤) لا ترك للنص أصلا ، لأنا عملنا بالنص فى غير الاستصناع .

(١) المستصفى فى علم الأصول للإمام الغزالي جـ٢ ص ١١٢ الطبعة الأولى .
 (٢) قليوبى وبشيرة على المنهاج جـ٤ ص ٢٧٩ وما بعدما ، الاجتهاد فيما لا نعى فيد جـ٢ ص ١٩٦ .
 (٢) حاشية الشرقاوى على شرح التحرير جـ٢ ص ٢٤٦ .
 (٤) وهو قول الرسول صلى الله عليه وسلم لحكيم بن حزام: (يا حكيم لا تبع ما ليس عندك)

وقال : إن كان العرف خاصاً فمشايخنا لم يجوزوا التخصيص به

واستدلوا بأن ذلك تعامل أهل بلدة واحدة ، وتعامل أهل بلدة لا يخص الأثر ، لأن تعامل أهل بلدة إن اقتضى جواز التخصيص فترك التعامل من أهل بلدة أخرى يمنع التخصيص ، فلا يثبت التخصيص بالشك (١) .

وكلام الحنفية هذا يظهر فيه العموم أى يشمل كل عرف قوليا كان العرف أو عملياً ، وخالف الجمهور من الشافعية والحنابلة فى العرف العملى دون القولى . وعلى هذا : لو قال الشارع حرمت على الحاج التعرض للدواب حملت الدواب على ذات الأربع فلا يحرم التعرض للبط والأوز ونحوهما .

وإذما جاز ذلك عند الجمهور فلأن الشريعة نزلت بلسان عربى وقد جرى العرف العربى على تخصيص لفظ الدواب بذوات الأربع وأما عند الحنفية فجوازه إنما كان لأنه المتبادر من إطلاق اللفظ ومن أجل هذا قالوا بعدم الفرق بين العرف العملى والقولى في جواز التخصيص بكل ، لأن الموجب للتخصيص هو تبادر المعنى الخاص وهو متحقق في العملى والقولى (٢).

ولأن الشافعية يمنعون التخصيص بالعرف العملى العام .

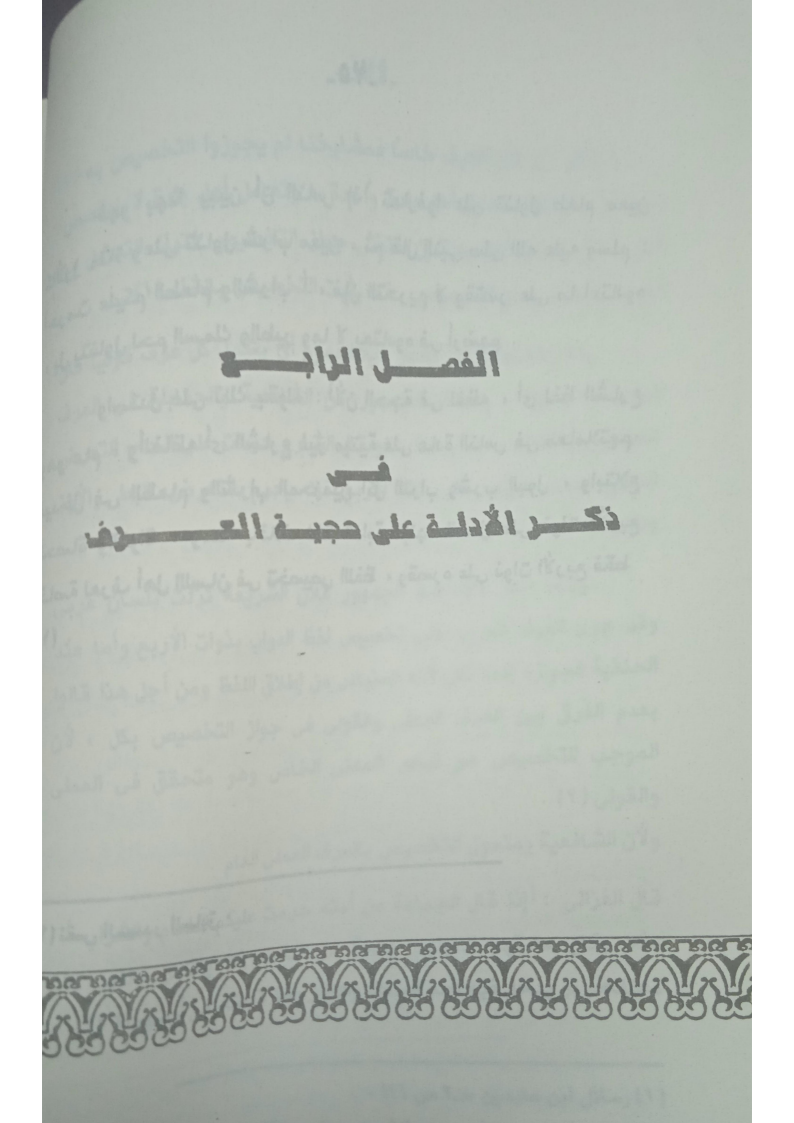
قال الغزالى : <sup>(</sup>إذا قال الجماعة من أمته حرمت عليكم الطعام والشراب <sup>)</sup> ، مثلا وكان عادتهم تناولهم جنساً من الطعام فلا يقتصر بالنهى على معتادهم بل يدخل فيه لحم السمك والطير وما لايعتاد فى أرضهم) (٣) .

(1) رسائل أبن عابدين جـ٢ ص ١١٦ (٢) فواتح الرحموت شرح علم الثبوت جـ١ ص ٢٤٥ (٢) المستصفئ للغزالئ جـ٢ ص١١١ ، ١١٢ -

فهو بهذا يبين أن الناس إذ<sup>ا</sup> تعارفوا على تناول طعام معين كالأرز مثلا وعلى تناول شراب معين ، ثم قال النبى صلى الله عليه وسلم : (حرمت عليكم الطعام والشراب ) ، فإن التحريم لا يقتصر على ما اعتادوه ، بل يتناول لحم السمك والطير وما لا يعتادوه في أرضهم .

واستدل على ذلك بقوله : (لأن الحجة فى لفظه ، أى لفظ الشارع وهو عام ، وألفاظه أى الشارع غير مبنية على عادة الناس فى معاملاتهم، فيدخل فى الطعام والشراب المحرمين أكل التراب وشرب البول ، وابتلاع الحصاة والنواة ، وهذا بخلاف لفظ الدابة فإنها تحمل على ذوات الأربع خاصة لعرف أهل اللسان فى تخصيص اللفظ ، وقصره على ذوات الأربع فقط

(1) نفس المصدر السابق -



"أدلية حجيبة العسرف"

لقد اتفق العلماء على اعتبار العرف فى الجملة لا فى التفصيل واستدل العلماء على إثبات حجية العرف بأدلة متعددة أهمها مايأتى :

الدليل الأول : من القرآن الكريم : قال الله تعالى : «خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين» (١) .

وجعه الاستعلال : يتمثل فى أن الله عز وجل قد أمر نبيه محمداً صلى الله عليه وسلم بالعرف وهو ما يتعارفه الناس أو يكون من عاداتهم ، ويتعاملون به فى معاملاتهم فكان هذا الأمر من الله تعالى دليلا على اعتباره فى الشرع ، وإلا لما كان للأمر به فائدة (٢) .

وقد استدل بها صاحب الفروق على وجوب القضاء بموجب العرف تحقيقاً لصيغة الأمر (٣) كما فعل ذلك الطرابلسي (٤) حيث استدل بها على ما استدل به القرافي .

ويقول الأستاذ الدكتور مصطفى الزرقا معلقاً على هذا أولا يخفى أن العرف فى هذه الآية الكريمة واقع على معناه اللغوى ، وهو الأمر المستحسن المألوف ، لا على معناه الاصطلاحي الفقهي ، ولكن توجيه هذا الاستدلال هو : أن العرف وإن لم يكن مراداً به في الآية الكريمة المعنى الاصطلاحي لكنه قد يستأنس به في تأييد اعتبار العرف بمعناه الاصطلاحي لأن عرف الناس في أعمالهم ومعاملاتهم ، هو ما استحسنوه

(١) سورة الأعراف آية رقم ١٩٩ . (٢) العرف والعادة ص ٢٢ - ط مطبعة الأزهر • للأستاذ الدكتور أحمد فهمئ ابو سنة . ( ٢ ) الفروق للقرأفئ جـ ٢ ص ١٤٩ . (٤) معين الحكام ص ١٦٠ -

-YA-والفته عقولهم ، والفالب أن عرف القوم دليل على حاجتهم إلى الأمر المتعارف فاعتباره يكون بمعنى الأمور المستحسنة (١) . وبالنظر إلى ما قاله الأستاذ الدكتور مصطفى الزرقا نجده قائم على أن هذاك فرقا بين العرف لغة واصطلاحاً ، وفي الحقيقة العرق الاصطلاحي ما هو إلا فرد من أفراد العرف اللغوى ، ومما يؤيد هذا ما وضحه العلماء من العلاقة بين المعنى اللغوى والمعنى الاصطلاحي (٢) . وحول توجيه الآية الكريمة على حجية العرف قال استاننا الدكتور الطيب خضرى السيد (إن الآية الاتصلح للاستدلال) ثم علل ذلك بقوله الما يليا فذكر أن أسباب عدم صلاحيتها هـن : ا- سياق الآية يدل على أن العرف المأمور به في الآية ، هو ماعرف في الشرع حسنه ، لا ما استحسنه الناس بعقولهم ، فالآية ليست في محل الاستدلال . ٢- لو كان المراد من الآية أعراف الناس وعاداتهم ، لكان أمرا بإعتبار عادات الجاهلية ، والرسول صلى الله عليه وسلم جاء لتغييرها . ٦- أن الآية مكية ، والتشريع في مكة لم يعن بالأحكام الفرعية العملية التي يحكم فيها بالعرف ، وإنما وردت في الحتَّ على مكارم الأخلاق . نكر ابن العربى فى تفسير قوله تعالى «وأمر بالعرف» أربعة أقوال : الأول : المعروف قاله عروة ، الثاني : قول لا إله إلا الله . الثاليث : ما يعرف أنه من الدين . (1) المدخل الفقهئ العام جدا ص ١٩ -(٢) الاجتهاد غيما لا نص فيه حد ٢ ص ١٩٩ .

الراب عن ما ينكره الناس من المحاسن التي اتفقت عليها الشرائع (١) وعلى هذا فالآية تحتمل كل هذه المعانى ، وقد قالوا إذا تطرق إلى الدليل الاحتمال سقط به الاستدلال .

فإن قيل ثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم حكم فى بعض المسائل بما وافق عرف الناس . قلنا لعل ذلك كان بطريق الوحى ، وليس بالعرف ، فالاحتمال فى هذا أيضًا قاتم وبه يسقط الاستثناء فى إثبات حجية العرف (٢) .

الدليل الثانى : من السنة المطهرة : عن عبد الله بن مسعود : (أن الله نظر فى قلوب العباد فوجد قلب محمد صلى الله عليه وسلم خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته ثم نظر فى قلوب العباد فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد فجعلهم وزراء نبيه يقاتلون على دينه فما رأى المسلمون حسنا فهو عند الله حسن وما رأوا سيئا فهو عند الله سيىه) «٣٥-

وقد وردت على هذا الحديث مناقشات أهمها ما قاله العلائى فى هذا الحديث : (لم أجده مرفوعاً فى شَرَّ من كتب الحديث أصلا ولا يسند ضعيف بعد طول البحث وكثرة الكشف والسؤال ، وإنما هو من قول عبد الله بن مسعود رضى الله تعالى عنه موقوفاً عليه (٤) .

(۱) المصدر نفسه ، وأحكام القرآن الكريم لابن العربي حرم ص ۸۱۲ .
 (۲) المصدر السابق ينصرف .
 (۳) اخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده جا ص ۲۷۹ ـ ط صادر بيروت .
 (۱) الأشباه والنظائر على مذهب أبي حنيفة النعمان . لابن نجيم ص ۹۳ ـ ط دار الكتب العلمية .

وحول هذا المعنى قال بن حزم فى كتاب الاحكام فى أصول الأحكام : أوهنا (١) لا نعلمه ينسند إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من وجه أصلا وأما الذى لا شك فيه فإنه لا يوجد ألبته فى مسند صحيح وإنما نعرفه عن ابن مسعود ، كما حدثنا المهلب التميمى عن محمد بن عيسى بن مناس عن محمد بن مسرور عن يونس بن عبد الأعلى عن ابن وهب أخبرنى عبد الله بن يزيد عن عبد الرحمن بن عبد الله بن عنبة عن عاصم بن بهدلة عن شتيق عن عبد الله بن مسعود فذكر كلاما فيه ، فما رآه المسلمون حسنا فهو عند إلله حسن ٢٥ .

وذكر الآمدى وغيره أن هذا الحديث لا يدل على حجية العرف ، لأن قوله «المسلمون» يتناول جميع المسلمين ، فيكون المراد به إجماعهم لا ماتعارفوا عليه ، والإجماع دليل شرعى (٣) .

وقال السيد تقى الحكيم : <sup>(</sup>إن العرف لا علاقة له بعوالم الحسن لعدم ابتنائه عليها غالباً وما أكثر الأعراف غير المعللة لدى الناس والمعلل منها الذى يدرك العقل وجه حسنة نادر جد<sup>ا</sup> (٤) .

الدليــل الثالـث : هناك نصوص من الكتاب الكريم والسنة المطهرة جامت مطلقة عن البيان والتفسير ، وأسند بيانها لعرف الناس ، وفي هذا دلالة واضحة على اعتبار العرف من هذه النصوص ما يأتي :

(١) اسم الاشارة راجع إلى الحديث المذكور وهو «مارآ» المسلمون حسنة الخ).
 (٢) الإحكام في أصول الأحكام لأبن حزم حـ صا٥٧.
 (٣) الإحكام في أصول الاحكام للآمدي ص ٢٠٣ بتصرف - ط محمد على صبيح.
 (٢) الإجتهاد فيما لا نص فيه حـ ٢ ص ٢٠١ . ط - مكتبة الحرمين .

## أولا : من الكتساب الكسريم :

(۱) قوعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف» (۱) . ففى هذه الآية الكريمة بين الحق سبحائه وتعالى حق المولود فى الرزق والكسوة ولم يقدره بقدر معين ، بل أسند ذلك إلى العرف . وهذا فيه دلالة على اعتباره وثبوته لأنه لو لم يكن كذلك لما أسند البيان إلى العرف ، ولكنه أسند بدليل أنه لم يرد فى القرآن بيان لذلك ، فكان هذا دليلا على اعتبار العرف وثبوته .

(<sup>Y)</sup> قال الله تعالى فى كفارة اليمين : «من أوسط ما تطعمون أهليكم» (Y) . فهذه الآية الكريمة فيها أيضاً دلالة على اعتبار العرف وثبوته حيث لم يقدر الله سبحانه وتعالى الوسط الواجب دفعه بل أطلقه ووكله إلى عرف الناس ، والناس كما هو معلوم متفاوتون فى طعامهم فى بلدانهم ، فكل بلد له طعام خالص بل البلد الواحد طعامعه متفاوت ، وذلك تبعا لغناهم وفقرهم ، فما اعتبر فى عرف الناس أنه وسط فهو الواجب وكل مكان له حكمه .

(١) سورة البقرة آية رقم ٢٢٣ صدرها : «والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة وعلى المولود له ـــ \* لا تكلف نفس إلا وسعها لاتضار والدة بولدها ولا مولود له بولده وعلى الوارث مثل ذلك فإن أرادا فصالا عن تراض منهما وتشاور فلا جناح عليهما وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما أوتيتم بالمعروف واتقوا الله واعلموا أن الله بما تعملون بصير \* .

(٢) سورة المائدة آية رقم ٨٩ : «لا يؤاخذكم الله باللغو فئ أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما مقدتم الأيمان فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم أو كسوتهم أو تحرير رقبة فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم واحفظوا أيمانكم كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تشكرون». ثانية : من السنة المطهرة :

للسنة المطهرة دور عظيم في الدلالة على اعتبار العرف وثبوته وفيما يأتى نذكر ثماذج من الأحاديث النبوية التي تثبت ذلك :

أ- عن ابن عمر أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : أمن ابتاع طعاماً فلا يبعه حتى يقبضه» (١) ، ففى هذا الحديث نجد أن الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم لم يعين نوع القبض ، إذ أنه متفاوت تبعا لتفاوت المبيعات وتفاوت أعراف الناس وعاداتهم فى قبضها ، بل وكل ذلك لأعرافهم وعاداتهم ، وهذا دليل لعتبار الشرع للعرف .

<sup>۲</sup>- عن عائشة رضى الله عنها أن هندا قالت يا رسول الله إن أبا سفيان رجل شحيح (٢) وليس يعطينى ما يكفينى وولدى إلا ما أخذت منه وهو لا يعلم ، فقال صلى الله عليه وسلم : (خذى ما يكفيك وولدك بالمعروف) (٢) .

ووجه الدلالة فى هذا الحديث يتمثل فى رد النبى صلى الله عليه وسلم هنداً (٤) إلى المعروف ، وهو القدر الذى عرف عادة أنه الكفاية . وهذا تفويض من الرسول صلى الله عليه وسلم : (للعرف فى بيان قدر الكفاية لها ولولدها ، فتأخذ المقدار الذى يعتبره العرف كافياً لها ولولدها وهذا اعتبار ثان من الشارع للعرف .

(۱) روأه الجماعة إلا الترمذئ - نيل الأوطار جرم ص ١٥٨ - ط دار التراث الحديث (۲) معنئ شحيح أى : بخيل حريص، وهو أعم من البخل لأن البخل مغتص بعنع المال، والشح يعم منع كل شئ، في جميع الأحوال ، فكل بغل شع وليس العكس بعنع (۲) المصدر السابق جرا ص ٢٢٢ .

من هذا نجد أن جملة من الأدلة الدالة على اعتبار العرف شرعاً ولو تتبعدا أدلة الشرع لما وسعنا حصرها ، لذا نكتفى بهذا القدر ونقول : حسبنا دليلا أن الإسلام لم يأت بما يوقع الإنسانية فى حرج وضيق ، بل جاء بما فى وسعهم وميسراً عليهم فكيف يحرم أو ينهى عن أعراف وعادات تعارفها الناس وألفوها وهى لا تتنافى مع مبادئه ، وهو الذى يعامل الناس بمقاصدهم ونياتهم فلا يكتفى بمجرد الألفاظ ، بل أحياناً لا يعتبر الألفاظ وأحياناً يعامل الناس بما تعارفوا عليه فى بلادهم من ألفاظ ، ولا يؤاخذهم بألفاظ لم يتعارفوا عليها ولم يعرفوا معائيها .

الشرط المسكوت عنه إذا كان معروفاً بينهم أنه لابد منه . قال الشاطبى رحمه الله ـ تعالى ـ (١) : (العوائد الجارية ضرورية الاعتبار شرعاً، كانت شرعية فى أصلها أو غير شرعية ، أى سواء كانت مقررة بالدليل شرعاً أمراً أو نهياً أو إذناً أم لا أما المقررة بالدليل فأمرها ظاهر ، وأما أمرها فلا يستقيم إقامة التكليف إلا بذلك ، فالعادة جرت بأن الزجر سبب الانكفاف عن المخالفة كقوله تعالى : «ولكم فى القصاص حياة» (٢) فلو لم تعتبر العادة شرعاً لم يتحتم القصاص ولم يشرع ، إذ يكون شرعاً لغير فائدة ، وذلك مردود بقوله : «ولكم فى القصاص ؟

وكذلك البذر سبب لنبات الزرع ، والنكاح سبب النسل ، والتجارة سبب لنماء المال عادة - كقوله تعالى : «وابتغوا ما كتب الله لكم» (٣) ،

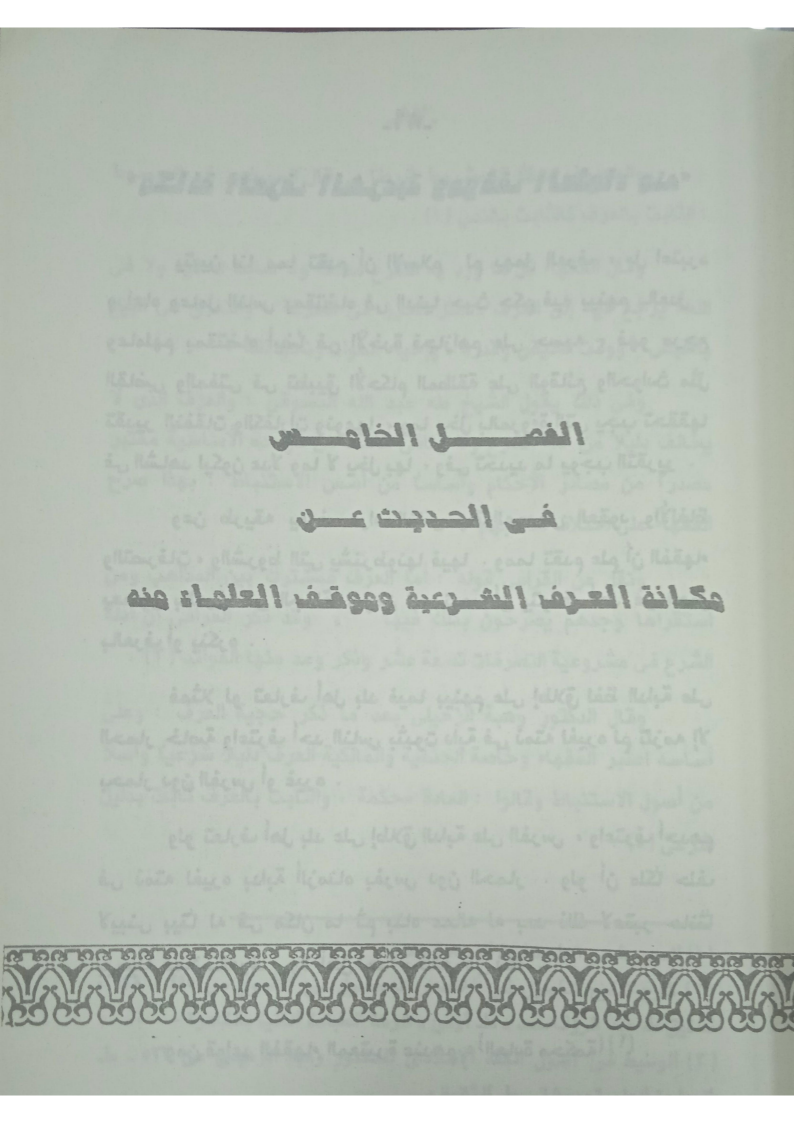
(۱) الموافقات للشاطبئ جـ۲ ص ۲۱۱ وما بعدها ـ ط محمد على صبح بمصر
 (۲) سورة البقرة آية رقم ۱۷۹ تمامها قوله تعالى : «-يا أولى الألباب لملكم
 تتقون» .

(٣) سورة البقرة آية ١٨٧ صدرها قوله تعالىٰ : «أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلىٰ نسائكم هن لباس لكم وأنتم لباس لهن علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم وكلوا واشربوا ولا تسرفوا حتىٰ يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر ثم أتموا= وقوله تعالى : «وابتغوا من فضل الله» (١)، وقوله تعالى : «ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم» (٢)، وما أشبه ذلك ، مما يدل على وقوع المسببات عن أسبابها دائماً، فلو لم تكن المسببات مقصودة للشارع في مشروعيته الأسباب لكان خلافاً للدليل القاطع ، فكان ما أدى إليه باطلا .

إلى أن قال ووجه ثاليث : وهو أنه لما قطعنا بأن الشارع جام باعتبار المصالح لزم القطع بأنه لابد من اعتباره العوائد ، لأن إذا كان التشريع على وزان واحد دل على جريان المصالح على ذلك ، لأن أصل التشريع سبب المصالح ، والتشريع دائم كما تقدم ، فالمصالح كذلك ، وهو معنى اعتباره للعادات في التشريع .

ووج مرابع : وهو أن العوائد لو لم تعتبر لأدى إلى تكليف ما لايطاق ، وهو غير جائز أو غير واقع ، وذلك أن الخطاب إما أن يعتبر فيه العلم والقدرة على المكلف به وما أشبه ذلك من العاديات المعتبرة فى توجيه التكليف أولا ، فإن اعتبر فهو ما أوردنا ، وإن لم يعتبر فمعنى ذلك أن التكليف متوجه على العالم والقادر ، وعلى غير العالم والقادر وعلى من له مانع ، ومن لا مانع له ، وذلك عين تكليف ما لايطاق والأدلة على هذا المعنى واضحة كثيرة (٣)

الميام إلى الليل ولاتباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد تلك مدود الله فلا تقربوها كذلك يبين الله آياته للناس لعلهم يتقون».
 (١) سورة الجمعة آية رقم ١٠ تمامها قوله تعالى : «فإذا قضيت المعلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله وانكروا الله كثيراً لعلكم تفلمون».
 (٢) سورة البقرة آية رقم ١٩٨ تمامها قوله تعالى : «فإذا أضبت المعلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله وانكروا الله كثيراً لعلكم تفلمون».
 (٢) سورة البقرة آية رقم ١٩٨ تمامها قوله تعالى : «فإذا منبيت المعلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله وانكروا الله كثيراً لعلكم تفلمون».
 (٢) سورة البقرة آية رقم ١٩٨ تمامها قوله تعالى : «فإذا منبيت المعلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله وانكروه كما مداكم وإن كنتم من عرفات الغلامين».



"محانة العرف الشرعية وموقف العلماء عنو،

-11-

يتبين لذا مما تقدم أن الإسلام لم يهمل العرف ، بل اعتبره وراعاه وعامل الناس بمقتضاه في الدنيا حيث حكم فيه بينهم بعين وعاملهم بمقتضاه أيضا في الآخرة فجازاهم على حسبه ، فهو عرج القاض والمفتى في تطبيق الأحكام المطلقة على الوقائع والحوادن متى تقدير النفقات والكفارات ونوعها ، وما يخل بالمرومة التي يجب تحققها في الشاهد ليكون عدلا وما لا يخل بها ، وفي تحديد ما يوجب التقرير

وعن طريقه يعرف مراد الناس بأقوالهم فى العقود والألفاظ والتصرفات، والشروط التى يشترطونها فيها . ومما تقدم علم أن الفقيه يعملون بالعرف فى الجملة ، ومن المستبعد أن يتوقف أحد عن العمل بالعرف أو ينكره .

فمثلا لو تعارف أهل بلد فيما بينهم على إطلاق لفظ الدابة على الحمار خاصة واعترف أحد الناس بثبوت دابة فى دُمته لغيره لم تلزمه إلا بحمار دون الفرس أو غيره .

ولو تعارف أهل بلد على إطلاق الدابة على الفرس ، واعترف أحدهم فى ذمته لغيره بدابة ألزمناه بفرس دون الحمار . ولو أن ملكًا حلف لايبنى بيتًا له فى مكان ما ثم بناه عماله له بعد ذلك لاعتبر حانتًا بيمينه عملا بالعرف . ولا أظن أحدًا يخالف فى ذلك .

ومن قواعد الفقهام المعتبرة عندهم : (العادة محكمة) (١) .

(١) الأشباه والنظائر - للسيوطئ - ص ٨٩ ، والأشباه والنظائر لابن نجيم ص ٩٢ .

والمعروف عرفاً كالمشروط شرطاً - وقال السرخس في المبسوط : الثابت بالعرف كالثابت بالنص (١) .

-44-

وقال الفقها، كل ما ورد به الشرع مطلقاً ولا ضابط له فيه ولا في اللغة يرجع فيه إلى العرف - مثل الحرز في السرقة ، والتفرق في البيع والقبض ، ووقت الحيض وقدره ، وإحياء الموات ونحو ذلك .

وفى ذلك يقول الشيخ طه عبد الله الدسوقى : والعرف الذى لا يذالف دليلا من أدلة الشرع ولا ينافى قاعدة من قواعده الأساسية معتبر مصدر من مصادر الأحكام وأساساً من أسس الاستنباط : بهذا صرح الفقهاء على اختلاف مذاهبهم .

ونقل عن القرافي قوله : أما العرف فمشترك بين المذاهب ومن استقرأها وجدهم يصرحون بذلك فيها ، وقد ذكر القرافى أن أدلة الشرع في مشروعية التصرفات تسعة عشر وذكر وعد منها العوائد (٣) .

وقال الدكتور وهبة الزحيلي بعد ما ذكر حجية العرف : وعلى أساسه اعتبر الفقهاء وخاصة الحنفية والمالكية العرف دليلا شرعيا وأصلا من أصول الاستنباط وقالوا: العادة محكمة ، والثابت بالعرف ثابت بدليل شرعي (٤) .

(١) المبسوط ص ١ ط مطبعة السعادة بمصر •

(٢) شرح تتقيح الفصول فئ أختصار المحصول فئ الأصول ص ٤٤٥ ، ٤٤٨ ، تحقيق طد عبد الرؤف سعد - ط أولئ - شركة الطباعة الفنية بالقامرة -(٢) الوسيط في أصول الفقه الإسلامي للدكتور وهبة الزميلي ص ٥٢٢ - ط المطبعة العلمية بدمشق ـ ط الثانية -

وقد بنى الأئمة كثير امن الأحكام على العرف ، ويدل على ذال وقد بنى الالما العرف واعتدادهم به . فالإمام مالك بنى كثيرًا الواقع الذى أثبت اعتبارهم للعرف واعتدادهم به . فالإمام مالك بنى كثيرًا الواقع الذي اتبت اعتبارهم . الواقع الذي اتبت اعتبارهم المدينة ، والإمام الشافعي بني كثير ا من أحكام من أحكامه على عرف أهل المدينة ، وتذك فيها ما بناه من التي من احكامه على عرف أهل مصر ، وترك فيها ما بناه من الأحكام على مذهبه الجديد على عرف أهل مصر ، وترك فيها ما بناه من الأحكام على عرف العراق والحجاز قبل . وذهب أبو يوسف إلى القول بأن الحكم الشرعى الذي يثبت بالنص

وذهب أبو يوسف إلى العول بل من مثل وجوب المماثلة كيلا في بناء على عرف الناس يتأثر بتغيير هذا العرف مثل وجوب المماثلة كيلا في بيع القمح بالقمح فإنه بنى على ما تعورف عليه من تقدير القمح بالكيل ، فإذا تعورف على تقديره بالوزن كان الواجب هو المماثلة .

قال ابن القيم رحمه الله تعالى - لا يجوز له أن يغتى فى الإقرار والأيمان والوصايا وغيرها مما يتعلق باللفظ بما اعتاده هو من فهم تلك الألفاظ دون أن يعرف عرف أهلها والمتكلمين بها فيحملها على ما اعتادوه وعرفوه وإن كان مخالفًا لحقائقها الأصلية فمتى لا يفعل ذلك ضل وأضل.

فلفظ الدينار عند طائفة اسم لثمانية دراهم ، وعند طائفة اسم لإثنى عشر درهما ، والدرهم عند غالب البلاد اليوم اسم للمغشوش فإذا أقر شخص لآخر بدراهم أو حلف ليعطينه إياها ، أو أصدقها أمرأة لم يجز للمفتى ولا للحكام أن يلزمه بالخالصة ، فلو كان فى بلد لا يعرفون إلا الخالصة لم يجز له أن يلزم المستحق بالمغشوشة .

وكذلك فى ألفاظ الطلاق والعتاق فلو جرى عرف أهل بلد أو طائفة فى استعمالهم لفظ الحرية فى العفة دون العتق ؛ فإذا قال أحدهم عن مملوكه لأنه حر » أو قال عن جاريته لأنها حرة » وجرت عادته باستعمال ذلك فى العفة لم يخطر بباله غيرها لم يعتق بذلك قطعاً وإن كان اللفظ صريحاً عند من ألف استعماله فى العتق .

وكذلك إذا جرى عرف طائفة في الطلاق بلفظ التسميح بحيث لا معنى غيره فإذا قالت إسمح لى · فقال لها لاسمحت لك » معرفون لهذا المعنى غيره فإذا قالت إسمح لى · فقال لها لاسمحت لك » يد القول منه صريح في الطلاق عندهم ... إلى أن قال : وإنه لا يسوغ أن فهذا القول منه صريح في الطلاق عندهم ... إلى أن قال : وإنه لا يسوغ أن مهم . يقبل تفسير من قال : (لفلان على مال جليل أو عظيم) بدائق أو درهم . يب الفرد ولا سيما إذا كان المقر من الأغنياء المكثرين أو الملوك ، وكذلك لو أوصى له بقوس فى محلة لا يعرفون إلا أقواس البندق أو د. الأقواس العربية أو أقواس الرجل أو حلف لايشم الريحان في محل لإيعرفون الريحان إلا هذا الفارسي . أو حلف لا يركب دابة في موضع عرفهم بلفظ الدابة الحمار أو

أو حلف لا يركب دابه على مرمع من الثمار نوع واحد منها الفرس أو حلف لا يأكل ثمر أ فى بلد عرفههم فى الثمار نوع واحد منها لا يعرفون غيره ، أو حلف لا يلبس ثوباً فى بلد عرفهم فى الثياب القمص ودها دون الأردية والأرز والجباب ونحوها تقيدت يمينه بذلك وحده فى ودها دون الأردية والأرز والجباب ونحوها تقيدت يمينه بذلك وحده فى جميع هذه المور واختصت بعرفه دون موضوع اللفظ لغة أو فى عرف غيره، بل لو قالت المرأة لزوجها الذى لا يعرف التكلم بالعربية ولا يفهما : قل لى : أنت طالق ثلاثاً وهو لا يعلم موضوع هذه الكلمة ، فقال لها : لم يطلق قطعاً فى حكم الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم .

وكذلك لو قال الرجل لآخر : أنا عبدك ومملوكك على جهة الخضوع له كما يقول الناس لم يستبح ملك رقبته بذلك ، ومن لم يراع المقاصد والنيات والعرف فى الكلام فإن يلزمه أن يجوز له بيع هذا القائل وملك رقبته بمجرد هذا اللفظ ، وهذا باب عظيم يقع فيه المفتى الجاهل فيضر الناس ، ويكذب على الله ورسوله ، ويغير دينه ، ويحرم ما لم يحرمه الله ويوجب ما لم يوجبه الله، والله المستعان (١) .

(۱) أعلام الموقعين جـ ۱ ص ۲۲۸ وما بعدها - لابن القيم - ط مطبعة النوضة
 الجديدة بالقاهرة -

1000 ومن منه تعلم أن عمرت ستامة المرجية عظيمة - وأن الفتهدين جسلتهم استبروه في المتاسهم وراعوة في الرائهم دما له من المسية عليها في حياة تعيد والتركيم

. 94\_

يجب أن نعلم أن اعتبار العرف والاعتداد به شرعا ليس أمرا مطلقا بدون شرط ولا قيد ، بل هو مشروط بأمور يلزم تحقيقها وتوفرها ، بحيث إذا انعدمت تبع ذلك انعدام اعتبار العرف والاعتداد به شرعا . وهذه الشروط استفيدت من كلمات متغرقة ذكرها الفقهاء لمناسبات شرعية فبعض الشروط أخذ منها تصريحا وبعضها الآخر أخز عن طريق الاستنباط وفيما يلى توضيح لأهم هذه الشروط :

الشرط الأول : التكرار والشيوع . أى أن يكون العرف متكرر أو أن يكون شائع الاستعمال بين الناس . وفى هذا يقول القرافى فى فروقه إن العادة لابد من تكرار استعمالها إلى غايه يصير المعنى المنقول إليه مفهوماً بغير قرينة ، ويكون هو السابق إلى الفهم دون غيره (١) .

وذكر ابن نجيم أن الهندى فى شرح المعنى قال : (العادة عبارة عما يستقر فى النفوس من الأمور المتكررة المقبولة عند الطباع السليمة) ففى هذا دلالة على أنه لابد من التكرار والشيوع ، ويرى ابن نجيم أن التكرار الذى لابد منه فى العادة يختلف من حالة إلى أخرى ، ونقل الخلاف فى ثبوت العادة فى الحيض بمرة أو مرتين وفى تعليم الكلب الصائد يترك أكله للصيد بأن يصير الترك عادة وذلك يترك الأكل ثلاث مرات (٢) .

الشرط الثانى : أن يكون العرف مطرداً أو غالباً : قال ابن نجيم فى الأشباه والنظائر : (إنما تعتبر العادة إذا اطردت أو غلبت (٢) .

(۱) الفروق للقرأفئ حاص ٤٠ والاجتهاد فيما لا نص فيد حرم ص ٢٠٢ .
 (٢) الأشباه والنظائر لابن نجيم ص ٤٠٩٣ بتصرف ط دار الكتب العلمية بيروت .
 (٣) المصدر السابق ص ٤٤ .

وفى هذا يقول السيوطى فى أشباهه : (إنما تعتبر العادة إذا اطردت فإن اضطربت فلا (١)) . وهذا يعنى أن ترتب الحكم على العادة والعرف لايكون إلا بتحقيق الإطراد وهو العموم والانتشار .

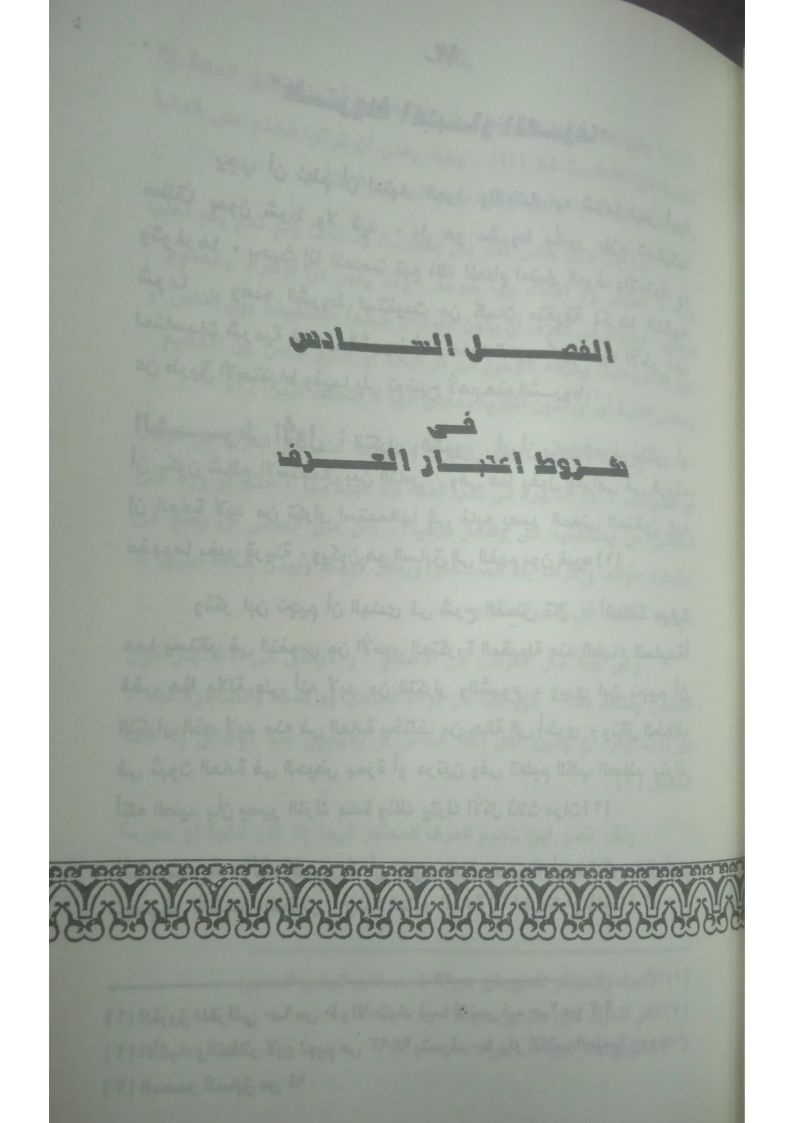
أما إذا حدث عكس ذلك بأن إضطربت وتخلفت ولم تعم ولم تغلب فإنه لا اعتبار ولا اعتداد بها شرعاً . وقد يعبر عن الإطراد بالعموم . فيقال : يشرط فى العرف أن يكون عاماً أى شائعاً مستفيضاً بين الناس أو بين أهله بحيث يعرفه الجميع فى كل البلاد أو اقليم خاص من الأقاليم . ومعنى الغلبة أى أن تكون أكثرية بمعنى أنها لا تتخلف كثيراً (٢) .

والغلبة والإطراد إنما يعتبران إذا وجدا عند أهل العرف من البلاد أو الطوائف ، أما الشهرة فى كتب الفقه فلا عبرة بها ، حتى لو ورد على المفتى من يستفتيه فى واقعة عرفية ، كان على المفتى أن يضع فى اعتباره عوائد وأعراف بلد المستفتى وينظر فيهما ويبنى حكمه عليها لا على ما اشتهر فى كتب المذاهب .

وفى هذا قال القرافى فى الأحكام : و لا يكفى فى الاشتهار كون المفتى يعتقد ذلك . فإن ذلك من قراءة المذهب ودراسته والمناظرة عنه ، بل الاشتهار أن يكون أهل ذلك المصر لا يفهمون عند الإطلاق إلا ذلك المعنى (٣) .

ولقد قصر ابن نجيم العرف المعتبر فيما إذا كان غالباً أو مطرداً وذلك لأن تقرر العرف بين الناس وتمكنه في نفوسهم إنما يتم بالغلبة أو

(۱) الأشباه والنظائر للسيوطئ ص٩٢ ط مصطفئ البابئ الحلبئ (۲) نشر العرف لابن عابدين ص٩٢ (٣) الفروق للقرافئ حاص٤ -



الفؤاد - وأنتهما (1) قرينة إدارة الأمر التوجيبا فيه مؤانفوت المت تتوالا أو تتعلا - فإذا تباليعا سلعة بداوهم وكاننت للدائعم مختلفة فر المون والمالية أو أحدهما « حمل الثمن على الفالب الشائع وكاننت القلية قرن إرامته ومسا كلك قريبة المتياج إلى المو السكارة ، فيشرع له م الاحتكام عراب الما -

تخرج بينا المحر في المرين للوف المشترك ، وهو ما تعلي فيه الجري على للدلة والتخف عنها ، كانتيايع بالدراهم المتعاوية الراج والمالية ، فإن العرف المشترة فاسد لا يمح الرجوع إليه ، ولا يبني عليه حكم شرعي نقراً التربه في مراد التمرف عل هو هذا العرف أو مقايله .

ولذا قالوا فى هذه الحالة لو باع سلعة بدراهم مطلقة ينسد اليو الجهلة الثمن - ولم يحكوا الدرف المشترك فيما إذا اختشف الله ولبت فيما بعث إليهما عز المتاع عند الزغاف أهو تغليك أو عارية (٢) وكذا عو لا يتض على الألفاظ والأدلة تقييدا أو تخصيصاً وإبطالا لتعارض العرفين وقيم ما يرجح أحد المتعارضين من الغلبة أو الاضطراد -

ومن أجز أن العرف المشترك لا يصلح مقيداً نظر الكون الاشترك صيره متعارضاً - خرى أن الإمام أبا حنينة رض الله عنه لم يعتبر العرف في التزوج بالحرائر - لأنه مشترك بينه وبين التزوج بالإمام ولم يعتبر هذا العرف مقيداً للاطلاق - وادعى الصاحبان أن التزوج بالحرائر عرف غالب

(1) أن التقبة والغراد (1) أن التقبة والنظائر البن نبيع عراة (1) التحية والنظائر البن نبيع عراة (1) عدًا عن معاضرات القاما علينا استثنا الشيخ عام الرب ومضان أشه شرحما لقامة العامة ممكمة عن تواعد النت الكلية عام ١٩٢٧م -

14-وعبرته معتقفا يتتزوين الأمة - فالموا وهو المتلاف عامر وومال - وهما المنوط معتبد في جميع أمتواع العرف التسرط الثسالين : أن يكون المعوف عاما في جميع بلاد [المام قال أين نجوم في اشباهه : التتبيه : عل يعتبد في بنام الأحكام العرف العام أو مطلق العرف ، ولو كان خاصا (١) - شم ذكر يعد ذلك دستميا اعتبار العرف الخاص وانتهى بعد عرض المنامب والآرام إلى أن المنهب الصحيح هو عدم اعتبار العرف الخاص في بناء الأحكام فقال : المتحاصل أن المذهب عدم اعتبار العرف الخاص (١) . وخالف في هذا الشرط مشايخ بلخ ويخاري وخوارزم وأيو الليك وليو على فقالوا باعتبار العرف الخاص دليلا ومخصصاً . ولذلك أفتتوا بجراز كثير من المعاملات التي يمتعها الدليل - فأفتوا بجواز استتجار

الدائك فن الغرّل ببعض ما يخرج من عمله مع أنه ممنوع بدلالة نهيه ملى الله عليه وسلم عن قفير (٣) الطحان -

وافتى مشايخ بخارى بجواز استئجار المقرض لحفظ مرأة - مع إن الإجازة ثابتة بالتعامل العام ولم يثبت هذا لكن العرف الخاص على رأيهم لا يفيد حكماً عاماً - وإتما يفيد حكماً خاصاً بأهله -

ولقد استدل الدّاهبون إلى اعتبار العرف الخاص بأن التعامل ورد في الشرع بليلا على أحكام كثيرة وخص به الدليل الشرعي كما في الاستصناع

(١) الأشباه والنظائر لابن نجيم ص ٢٠٢ -(٢) المصدر السابق ص ٢٠٢ -(٢) التغير : هو مكيال كان يكال به تديمة ، ويختلف مقداره في البلاد ، ويعادل بالتقدير المصرئ الحديث نحو سنة عشر كيلو جرامة - المعجم الوسيط جـ ٢ ص ٧٨٠ - الطبعة الثالثة ط مجمع اللغة العربية -

فإنه بيع المعدوم المنهى عنه ومع ذلك أجازوه للتعامل معه وخصوا بر حديث : (لا تبع ما ليس عندك) (١) .

قال الجمهور إن التعامل الذى ثبت به الاستصناع وغيره هو التعامل العام لا الخاص ، لأنه ما اعتبر إلا لكونه مردود إلى الإجماع العملى ، والإجماع العملى لا يثبت إلا بالتعامل العام من غير نكير .

أما الخاص فلا ينعقد به إجماع - وقد كثر كلامهم عن رد العرز الخاص في مسألة استنجار الحائك ببعض ما يخرج من عمله .

وقال الزيلع فى رده : (ومشايخنا رحمهم الله لم يجوزوا هنا التخصيص لأن ذلك تعامل أهل بلدة واحدة وبه لا يخص الأثر بخلاف الاستصناع فإن التعامل به جرى فى كل البلاد وبمثله يترك ويخص الأثر) (٢) .

وقد يقال : كلام الجمهور إنما يفيد اشتراط العموم فى العرف الذى يمكن رده إلى الإجماع فما الدليل على اشتراط العموم فى غيره ، ويجاب عن ذلك بأنه تقدم رد العرف الذى لم يكن أصله الإجماع إلى دلالته لأن ما أجمع عليه معلل بالحاجة غالباً ، أو إلى قاعدة عامة ثابتة بالتأثير على اصطلاح الحنفية أو بالمصلحة المرسلة على اصطلاح المالكية .

فإذا أجر ينا على الرد الأول فاشتراط العموم ، لأن الحاجة التى على الرد الأول فاشتراط العموم ، لأن الحاجة التي علل بها العرف هي الحاجة العامة من أهل الإسلام ، ولا ريب أنها لا تتبت

(١) هذا الحديث عن حكيم بن حزام: قال قلت يا رسول الله: يأتيني الرجل فيسالني عن البيع ليس عندي ما أبيعه منه، ثم أبتاعه من السوق فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تبع ما ليس عندك)، وهذا الحديث رواه الخمسة، وقال الترمذي حسن صحيح - نيل الأوطار جره من ١٥٩ الناشر دار الحديث - بمصر. (٢) رفع الراية لتخريج أحاديث الهداية - الزيلعي - جره من ١٢٠.

1917

إلا بالتعامل العام منهم ، وإن جرينا على الرد الثاني فوجه اشتراط العموم هو أن التأثير الذي تثبت به قاعدة العرف هو تأثير المشقة في التخفيف -وليست كل مشقة مؤثرة، بل المشقة المؤثرة هي المشقة الزائدة التي تفيق بها الصدور وتلحق بالناس العنت والضيق ، وليست ههنا إلا مشقة الناس عامة وحرجهم الشامل .

ولم أر من علل اشتراط العموم في العرف الذي لم يكن في عصر الإجماع ، وإنما حصلت على ذلك مما وصلت إليه في بحث رد العرف إلى الأدلة الصحيحة ، وبهذا ثبت اشتراط العموم للعرف في حالتيه .

والجواب عن قول الذاهبين إلى اعتبار العرف الخاص إن التأمل اعتبر دليلا ومخصصاً كما في الاستصناع ، بأن الذي اعتبر إنما هو التعامل العام فيفرق بين الاستصناع وأثبتوا تجويزه بالعرف كاستئجار الحائل ببعض ما يذرج من عمله . قالحاصل كما في الأشباه والنظائر لابن نجيم : أن المذهب عدم اعتبار العرف الخاص - ولكن أفتى كثير من المشايخ باعتبار . (1)

قال ابن عابدين : إعلم أن كلا من العرف العام والعرف الخاص إنما يعتبر إن كان شائعاً بين أهله (٢) . وقال في موضع آخر : الحكم العام لا يثبت بالعرف الخاص ، فهذا يفيد أن معنى عدم اعتبار العرف : أنه إذا وجد النص بخلافه - لا يصلح أن يكون ناسخاً للنص ولا مقيداً له ، وإلا فقد اعتبروه في مواضع كثيرة كمسائل الإيمان وكل عاقد وحالف وواقف يحمل كلامه على عرفه كما ذكره ابن الهمام .

(١) ألأشباه والنظائر لابن نجيم ص ١٠٣ -(٢) نشر العرف لابن عابدين ص ٢.

Adres 15 12 Water wall geal long and the first state of the sta الله المحمد المحمد المحالي المح محمد محمد من من المحمد المستعلمة على المسع المراد على جلد مون المو حكماً حكماً بالحدة كالتحديث المستعلمة على المسع المراد على جلد مون المو الله المراجعة اللي عاملة المليك (14 (14 (14 المراجع بعد) يعققه على الله المراجع بعد) الم التيسيرة الواليع - الايكان للرغ مقلاع أو سايق : ومعتر 1000 من في يكن اللوى المراد المكن الم الله المصرف ال الموافعة عياق التوسا يوجد بعده ، أو معه ، ولا يوتش فيما عض قيله . الموافعة عياق التوسا يوجد بعده ، أو معه ، ولا يوتش فيما عض قيله . الذي المتكفر الا تتحل عليه الألفاظ . قال ابن نجيع الولية قالوا : لا عيرة بالموف الطارية - قالة المتير العرف في المعاملات ، ولم يعتبر في التعنيق فليقر على عومه ولا يقصه لعرف (١) -وقال السيوطس = التعرف الذي تحمل عليه الألفاظ إنما هو المقاين السابق من المتخر ( (١٣) - وسن الشاطيلي : (أن العوائد التي تحتتنا باختلاف الأعسار والأنصار ، لا يعج أن يقضى بها على قوم حتى يعرف أنبها علاتهم ويثبت تلك فلا يتقنى على من عضى يعادة ثبتن the second and a second of the الشريط القادم من الا يكون تعرف مخلقاً الشيل من الأملة الشرعية و تقلمة من التراعد الشريعية . أن أن العرف لا يكون في العمل به تعطيل محكم تبية بنص شريص ، أو أعل تطعن من أصول الشريعة - مثل تتعارية التشعريفي بعض البيانين ثقابيل المحريات ، كالخصر ، وأكل الريا ، and the second the hering and the second (7) the state myster as 19. (17) المرافقات المناجع مع من 17 في معمد طين سيح -

وفدوة النسه كلسيات عاريات ، فإذا كان الأمر كاتك قلا اعتبار للعرف ، أن اعتباده والمحقة هذه يعد إهمالا للنسوس الشرعية وإعراضا عنها ولايتها للهوى ، ولهذا لا عبرة يالعرف عند وجود النص الشرعى . وفي هذا قال ابن نجيم في أشياهه : أوفيما لا نص فيه من الأموال الربوية يعتبر فيه العرف في كونه كيليا أو وزينا . وأما لمنعوص على كيله أو وزنه فلا اعتبار بالعرف فيه عند أبي حنيفة ومحمد رحمهما الله خلافا لأبي يوسف وحمه الله وقواه في فتح القدير من بلو الريا ولا خصوصية للريا ، وإنما العرف غير معتبر في المنصوص

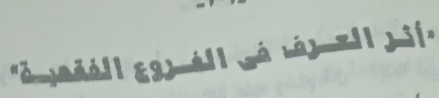
الشرط السادس : أن لا يصرح المتعاقدان بخلافه - وعليه فلو صرح المتعاقدان بخلافه ، فلا يحكم العرف . قال العز بن عبد السلام الكل ما يثبت في العرف إذا صرح المتعاقدان بخلافه بما يوافق مقصود العقد صح (٢) . أي إذا صرح المتعاقدان بخلافه بما يدل على خلاف العرف صح ذلك وكان العمل بما صرحا به جزماً ، دون العرف .

فمثلا ، إذا استأجر شخص أخر على أن يعمل من الظهر إلى العصر فقط بأجرة معينة ، فليس للمستأجر الحق فى أن يلزم الأجير بالعمل من الصباح إلى المساء ، بدعوى أن عرف البلدة كذلك ، لأن العرف والحالة هذه قد خالف ما نص عليه أو شرطه أحد المتعاقدين وعليه فلا يحتج بالعرف بل يتبع المدة المتفق عليها بينهما أما العرف فلا أثر له .

 (۱) الأشباه والنظائر لابن نجيم ص ٩٤٠٩٣ • ط دار الكتب العلمية - بيروت -لبنان ·

(٢) قواعد الأحكام للعز بن عبد السلام جـ٢ ص ١٨٦ ـ ط دار الشرق للطباعة ·

الفصل الساجج And and the state of the second the first and the state ببان أتر العرف في الفروع الفقعية a stand of the state of the state of the state of



سأعرض إن شاء الله عز وجل نماذج من الفروع والمسائل الفقهية التي كان مستندها في الحكم العرف - كي يظهر لذا أثر العرف الصحيح في حياة المجتمعات الإسلامية وارتباطه بها .

من ذلك مايات .... ۱- بيع المعطاه : (۱) وهو أن يتفق المتعاقدان على ثمن ومثمن ويعطيا من غير إيجاب ولا قبول ، وقد يوجد لفظ من أحدهما (٢) . وصورته أن يأخذ المشترى المبيع ، ويدفع للبائع الثمن ، أو أن يدفع البائع المبيع فيدفع له المشترى ثمنه دون تكلم ولا إشارة سواء أكان المبيع Real and executively else (11)

وف بيان حكم البيع اختلف الفقهام:

فذهب الحنفية والمالكية والحنابلة في الأرجح عندهم إلى صحة هذا البيع متى كان هذا معتاداً دالا على الرضا ومعبراً تماماً عن إرادة كل من المتعاقدين ، والبيع يصح بكل مايدل على الرضا .

ولأن الناس يتبايعون في أسواقهم بالمعاطاة في كل عصر ولم ينقل إنكاره عن أحد ، فكان ذلك أى عدم الانكار إجماعاً - فالقرينة هنا كافية في الدلالة على الرضا (٣) .

(١) وبمعنى آخر بيع المراوضة ، والمعطاة في اللغة مأخونه من عاطاه الشيَّه - أىٰ ناولة إياه - معجم مقاييس اللغة حـ ٢ ص ٦٢١ . (٢) الفقد الإسلامي في أسلوبه الجديد - للدكتور وهبة الزحيلي ص ١٥٠ - ط (٣) المغنى لابن قدامة حـ٣ ص ٤٨٦ بتصريف - ط - مطبعة العاصمة بالقاعرة • وذهب الشافعية إلى أن بيع المعطاة لا يصح سواء أكان المبيع نفيساً أو حقيراً لأن الرسول صلى الله عليه وسلم قال : "إنما البيع عن تراضء (١) والرضا أمر خفى ، فاعتبر ما يدل عليه من اللفظ ، لاسيما عند إثبات العقد حالة النزاع فلا تقبل شهادة الشهود لدى الحاكم إلا بما سمعوه من اللفظ .

وقد اختار جماعة من الشافعية منهم النووى والبغوى وغيرهما صحة انعقاد بيع المعطاة في كل ما يعده الناس بيعاً ، لأنه لم يثبن اشتراط لفظ ، فيرجع إلى العرف كسائر الألفاظ المطلقة (٢) .

وبعض الشافعية كابن سريج والرويانى خصص جواز بيع المعطاة بالمحقرات أى الأشياء غير النفيسة : وهى ما جرت العادة فيها بالمعاطاة كرطل خبز وحزمة بقل ونحو ذلك (٣) .

فمن هذا كله نستنتج أن العرف له دور هام فى أقوال الفقها وحكمهم بصحة هذا البيع خاصة وأن ما تعارف عليه الناس واعتادوه فى هذا النوع من البيوع يتوافق تماماً مع المقود العام للشريعة الإسلامية من تشريع الأحكام وهو تحقيق المصلحة للعباد ورفع الحرج والضيق عنهم .

۲- البيع على البرنامية : والمراد به بيع الأعيان الغانبة :

وصول بيان حكم هذا البيع اختلفت أقوال الفقها، على النحو التالى: أ- نهب المالكية إلى القول بجواز هذا النوع من البيوع أى أنه يجوز بيع العين الغائبة إذا كانت موصوفة وكانت غيبتها مما يؤمن معها تغير الصفة قبل القبض ، فإذا جاء المبيع ووجده المشترى على الصفقة التي نكرها له البائع كان البيع لازماً - وهذا ما يسمى عند مالك بالبيع على البرنامج -واما إذا لم يوصف البيع لم يصح المبيع لم يصح البيع وفى هذا يقول ابن رشد : (وقال مالك وأكثر أهل المدينة : (يجوز بيع الغائب على الصفة إذا كانت غيبته مما يؤمن معها أن تتغير فيه الصفة قبل القبض (١) .

وفى الموطأ قال الإمام مالك \_ رحمه الله تعالى \_ : {فى الرجل يقدم له أصناف من البر (٢) ويحضره الشوام (٣) ويقرأ عليهم برنامجه ، ويقول : فى كل عدل (٤) كذا وكذا ملحفة (٥) بصرية ، وكذا وكذا ريطة (١) سايرية (٧) ، ذرعها كذا وكذا ، ويسمى لهم أصنافا من البر بأجناسه

(۱) بداية المجتهد لابن رشد جـ٢ ص ١٧٧ - ط ونشر مكتبة الكليات الأزهرية دالقاهرة ·

(٢) البز : هو نوع من الثياب \_ والسلاح ، وقبل البز ضرب من الثياب ، وقبل البز من الثياب أمتعة البزاز ، وقبل البز متاع البيت من الثياب خاصة \_ انظر \_ المعجم الوسيط جـ١ ص ٥٦ ، ولسان العرب لابن منظور جـ١ ص ٢٧٤ .

(٣) يقال البائع السلعة سومة أىٰ عرضها للبيع ، وسامها المشترئ واستامها طلب بيعها ، ومنه «لا يسوم أحدكم علىٰ سوم أخيه» ، أىٰ : لا يشتر علىٰ شراء أخيه ، ويجوز حمله علىٰ البائع أيضة وصورته أن يعرض رجل علىٰ المشترئ سلعته بثمن فيقول آخر عندىٰ مثلها بأقل من هذا الثمن فيكون النهىٰ عامة فىٰ البائع والمشترئ ، انظر المصباح المنير ص ٣٩٧ .

(٤) عدل الشيء بالكسر مثله من جنسه أو مقداره قال ابن فارس «والعدل» الذي يعادل في الوزن والقدر - انظر المصدر السابق ص ٣٩٦ .

(٥) الملحقة : بالكسر هي الملاءة التي تلحفت بوا المرأة - المصدر السابق ص ٥٥٠ .

(٦) الريطة : بالفتح كل ملاءة ليست لفقين أى قطعتين والجمع رياط - المصدر نفسه ص ٢٤٨ .

(٧) سابرية نسبة إلى «سابور» كورة من كور فارس ومدينتها شهرستان نفس المرجع من ٦٣ .

بأجناسه ويقول : اشتروا منى على هذه الصفقة فيشترون الأعدال على ما وصف لهم ثم يفتحونها ، فيستغلونها ويندمون ، قال مالك : ذلك ونم لهم ، إذا كان موافقا للبرنامج الذى باعهم عليه ، قال مالك : وهنا الأمر الذى لم يزل عليه الناس عندنا يجيزونه بينهم إذا كان المتاع موافقا للبرنامج ، ولم يكن مخالفاً له (۱) .

والذى ذهب إليه الإمام مالك رحمه الله تعالى هو ظاهر منهم الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله وهذا الذى ذهب إليه الإمام مالك أفتى به المتأخرون من الحنفية منهم الحلوانى (٢) والفضلى (٣) ، وعمدتهم فى هذا : أنه قد جرى العرف وعادة الناس به ، وفى نزع الناس عن عادتهم حرج .

(1) أنظر الموطأ للإمام ملك بن أنس ص ٢٦١ .
(٢) وهو عبد العزيز بن أحمد بن نصر بن صلح الحلوانين ، الملتب شس الأثمة من أهل بخارين إمام أصحاب أبين حنيفة بها في وقته - حدث عن أبين عبد الله فنجار البخارين تفقهه على القاضي أبين على الحسين بن الخضر النسفين روين عنه أصحابه مثل أبين بكر محمد بن أحمد بن أبين سهل السرخسين شمس الأثمة ، وبه تفقه وعليه تخرج وانتفع ومن تصانيفه المبسوط توفين سنة ٨٤ همس الأثمة ، وحمل إلى بخارين ودفن فيها - انظر الجواهو المضيئة في محمد الحلوم الرياض معمد المنود المنفية مع مع المعاد المعاد المعاد المعاد مثل أبين بكر محمد بن أحمد بن أبين سهل السرخسين مع مع الأثمة ، ومعاد إلى بخارين ودفن فيها - انظر الجواهو المضيئة في محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الملوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الحلوم الراحي المناح المحمد المتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلوم الرياض - تحقيق د / عبد الفتاح محمد الحلو - محمد - محمد الحلو - محمد الحلو - محمد الحلو - محمد الحلو - محمد

(٢) فنى بيان مسمى هذا العالم الجليل نكر صاحب الجواهر المضيئة فن طبقات الصنيفة هذه الترجمة · فقال : تكره هكذا بالنسبة الخاصى وغيره من أصحابنا · نسبة إلى الجد · جد أبي عمرو عثمان بن ابراهيم بن محمد بن أحمد بن أبي بكر محمد بن الفضل بن جعفر بن رجاء الفضلى البخارى كان عالماً من أولاد الأثمة سمع القاضي أبا الحسن على بن الحسين بن محمد السعدي وغيره عاش حتى حدث بالكثير عنه وكانت ولادته في رمضان سنة ١٦٦ هـ وتوفين في بخارى سنة ٢٨ه هـ - كذا نكر السمعائي في الفضلى \_ = قال ابن عابدين (١) : وأفتر الحلواني بالجواز ، وزعم أنه مروى ما اسحابنا وكنا حكى الإمام الفضلي - ونقل عنه أنه قال : استحسن فيه معامل الناس ، فإنهم تعاملوا بيع ثمار الكرم بهذه الصفة ، ولهم في ذلك معامل الناس ، وفي نزع الناس عن عادتهم حرج ١٠ هـ .

وظاهر كلام الفتح - كما قال ابن عابدين - الميل إلى الجواز - حيث در اوقد رأيت في رواية في نحو عن محمد رحمه الله - وهو بيع الورد من الشجار - فإن الورد متلاحق ثم جوز البيع في محل بهذا الطريق .

ويميل ابن عابدين رحمه الله تعالى إلى هذا القول ، ويرى أنه من المردرة تجويزه ، والإلزام تحريم أكل القثاء في أكثر البلدان إذ لا تباع إلا المردرة نجويزه نه يمكن إلحاقه بالسلم بطريق الدلالة ، فالنبى صلى الله عليه وسلم إنما رخص في السلم للضرورة مع أنه بيع المعدوم ، وهنا تحققت المردرة فيمكن إلحاقه به ـ قال الاستاذ أبو سنة : وكون هذا من بيع المردرة فيمكن إلحاقه به ـ قال الاستاذ أبو سنة : وكون هذا من بيع المردرة فيمكن إلحاقه به ـ قال الاستاذ أبو سنة : وكون هذا من بيع المردرة إلى العرف ـ كما علمنا يخصص الأدلة ويعدل به من ظاهر المذهب المرد المذهب أن العرف ـ كما علمنا يخصص الأدلة ويعدل به من ظاهر المذهب (٢) وبهذا أحتج الحنابلة للقول بعدم صحة بيع مالم يوصف (٢)

الأساب جرام ما ٢٢ - ونكر في القنة «فتاوي الفصل» وعلم له - «قض» ثم نكر بعد منتصف حطر «فتاوي الفضلي» ، وعلم «قل» وأيضا محمد بن محمد بن محمد بن ابراهيم بن محمد بن أحمد بن أبي بكر محمد بن الفضل البخاري الفضلي من بيت العلم - ثم قال في النهاية : ولا أدري من هذا المعنى بالفضلي من مؤلا، فإنهم أئمة علماء أهل بيت - الجواهر المضيئة جرة من ١٢٧٩ . (١) حاشية رد المحتار على الدر المختار - شرح تتوير الأبصار - لابن عابدين جماع ٥٥٥.

(٢) العرف والعادة للأستاذ أحمد فهمئ أبو سنة ص ٥٥ وما بعدها بتصرف ·
 (٢) المغنئ لابن قدامة جر٢ ص ٤٩٥ ها دار الفكر ·

وعمدة مالك رحمه الله تعالى فى صحة البيع على الصفة ولزوم حالة تحقق الصفة : أن الصفة تنوب عن الرؤية ، وأن مثل هذا البيع ينتنى عنه الفرور لجريان العرف به .

وفى الموطأ قال الإمام مالك : وبيع الأعدال على البرنامج مخان لبيع الساج (1) فى جرابه ، والثوب فى طيه ، وما أشبه ذلك . فرق بين ذلك الأجر المعمول به ، ومعرفة ذلك فى صدور الناس ، وما مض من عمل الماضيين فيه وأنه لم يزل من بيوع الناس الجائزة ، والتجارة بينهم التى لا يرون بها بأساً لأن بيع الأعدال على البرنامج على غير نشر لا يرار به الغرر ، وليس يشبه الملامسة (٢) .

والشافعى ينكر جريان هذا العرف : قال فى الأم: قلت للشافعى إنما نفرق بين ذلك لأن الناس أجازوه . قال الشافعى ـ رحمه الله تعالى .: (ما علمت أحداً يقتدى به فى العلم أجازه فإن قلتم إنما أجرناه على الصفة فبيوع الصفات لا تجوز إلا مضمونة على صاحبها بصفة يكون عليه أن يأتى بها بكل حال وليس هكذا بيع البرنامج أرأيت لو هلك المبيع أيكون على بائعه أن يأتى بصفة مثله فإن قلتم لا فهذا لا بيع عين ولا بيع صفة (٣)

(1) ألساج ضرب من الملاحف - المعجم الوسيط جدا ص ٤٧٨ - سوج - وفئ المصباح المنير الساج طيلسان مقور ينسج كذلك وجمعه «سيجان» المصباح المنير ص ٢٩٣ - سوج ·
 (٢) الموطأ للإمام مالك بن أنس ص ٣٥٩ - ط دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان ·
 (٣) الأم للإمام محمد بن إدريس الشافعن جد٧ ص ١٢٢ - ط دار الغد العربي - الطليعة الأولى ·

.1.1.

وسند منا القول عند مالك أن العمل عليه في المدينة - قال في وسلم الذي لم يزل عليه الناس عندنا يجيزونه بينهم إذا كان الموطا في الموطا الأمر الذي لم يزل عليه الناس عندنا يجيزونه بينهم إذا كان اللا المالي موافقاً للبرنامج وليس مخالفاً له (١) . وعليه نجد أن عمدة الإمام مالك - رحمه الله تعالى - في هذه ومت العرف وعمل أهل المدينة ، وكل منهما حجة عنده في بناء الأحكام السابة العرف وعمل أهل القول القياس على السابة من السلم المرابعة في هذا القول القياس على السلم ، فهو بيع بالصفة فيصح المله السلم ، ولذلك لا يصح عندهم البيع بالصفة فيما لا يصح السلم كما يما يما ليا يما يما يما في لزوم هذا البيع إذا وجد على الصفة - قياسه على في وكذلك دجتهم في لزوم هذا البيع إذا وجد على الصفة - قياسه على المسلم فيه ، فإنه لا خيار فيه إذا أسلمه على الصفة المعقود عليها فكذلك منا إذا أسلم المعقود عليه بصفاته (٢) .

۲- في مسألة تقسيم المهر : إلى مقدم ومؤخر نجد أن الدرن أثرًا في ذلك حيث قد تعارفت بعض البلدان على تقسيمه إلى مقدم ومؤخر - وعليه فلو أطلق الأمر في المهر وحدتُ نزاع بين الزوجين ، فإنه يرجع في ذلك إلى العرف الموجود في البلد والذي عليه جميع الناس فيها .

ومن ذلك أيضا : جريان عرف بعض البلدان على تسليم المهر قبل الدخول فلو حصل نزاع بين الزوجين في تسليم المهر ، فالقول قول الزوج عملا بالعرف .

وإذا كان العرف عند أهل بلد ما قائماً على أن المهر لا يسلم إلا بد الدخول - وحصل نزاع بين الزوجين فإن القول مع عدم البينة قول الزوجة .

(١) الموطأ ص ٢٦١ -(٢) المفنى لابن قدامة جر ٢ ص ٤٩٢ - ٤- ومن الأمور التي يرجع فيها للعرف الهدايا التي يقدمها الخاطب إلى خطيبته من حلى وثياب وهدية - فإذا كان العرف في ذلك جاريا على انه التعبير تلك الهدايا من المهر فلا تلتزم الخطيبة برده عند النزاع (١).

1.1.

وذكر فضيلة الشيخ أبو زهرة فى ذلك رأيا أرى أن له وجاهتم حيث يقول : إذا قدم الخاطب للمخطوبة هدايا فى أثناء الخطبة أو قدم لها مهرا ، ثم عدل أحدهما ، فإن الهدايا تسترد إذا كانت قائمة فى ملك المهدى إليه لم يحصل فيها تغيير ، وإذا خرجت من ملكه أو حصل فيها تغيير لا تسترد ، وأما المهر فيسترد كله بناته ، أو يسترد مثله إذا حصل تصرف فيه . هذا هو المعمول به الآن بمقتضى القوانين المصرية القائمة وهو مذهب أبى حنيفة (٢) .

ومن الأمور التى يراعى فيها العرف : تحمل المؤجر استهلاك الكهربا، والماء إذا كان العرف جارياً بذلك ، ولم يحصل شرط بين المتعاقدين وكذلك إذا استأجر شخص آخر جميع النهار فإنه لا يدخل فى ذلك أوقات الصلاة وقضاء الحاجة ، وأوقات الغذاء حسب العرف (٣).

7- ومن الأمور التى روعى فيها العرف - كشف الرأس ، والأكل فى الأسواق - فهذا غير سائغ فى بعض البلدان لذا فإنه يقدح فى عدالة الشخص الذى يفعل ذلك فترد شهادته تمشياً مع العرف المعول عليه فى هذا البلد (٤) .

(١) أصول الفقد وأبن تيميد جر٢ ص ٢٢٤ - الطبعة الثلاثة - ط دار النصر للطباعة الإسلامية .
 (٢) تنظيم الإسلام للمجتمع للشيخ الإمام محمد أبئ زهرة ص ٢٠ - ط الفكر العربي .
 (٣) قواعد الأحكام للعز بن عبد السلام جر٢ ص ١٨٢ - ط دار النشر للطباعة .
 (٤) أصول الفقد لأبئ زهرة ص ٢٧٥ - ط دار الثقافة العربية للطباعة بالقاهرة .

ومد من ذلك أيضا عدم الاكتفاء بظاهر العدالة فى الشهادة . فإن أبا ومد من ذلك وأنه من تزكية الشهود للمحافظة على حقوق ومد فياعها ، وهذا مخالف لما قرره أبو حنيفة من أنه يكتفى المال وعدم فياعها ، وهذا مخالف لما قرره أبو حنيفة من أنه يكتفى المال وعدم فياعها الحدود والقصاص ولم يشترط التزكية بناء على ما ومال الذي شهد له رسول الله من الله عليه وسلم بالخيرية ، فنظر التغير الزمان وفشو الكذب أفتى المادبان بما يخالف رأى الإمام نزولا تحت وطأة العرف (١) .

٨- أفتر المتأخرون من العلماء بجواز أخذ الأجرة على تعليم القرآن المريم وقرارته والإمامة والأذان وغير ذلك - فهذا حكم خولف فيه ما كان مثرراً عند كثير من العلماء ، ومنهم أئمة الحنفية نظراً لتغير الزمان وانقطاع عطايا المعلمين وأرباب الشعائر الدينية من بيت المال فلو اشتغل مؤلاء بالاكتساب من زراعة أو تجارة أو صناعة للزم ضياع القرآن وإهمال عن الشعائر (٢).

ا- وفى الإيمان عند الفقهاء قالوا إنها تبنى أولا على اللغة ثم على العرف نمن حلف لا يأكل لحماً فأكل سمكاً لا يحنث بناء على العرف ومن حلف لا بأكل الرؤس لا يحنث برؤس العصافير والحيتان لعدم إطلاقها عليه عرفا.

ا = أجاز محمد بن الحسن وقف المنقول مستقلا عن العقار إذا تعارفه
الناس مع أنه مناف في رأى الحنفية لمقتضى الوقف في كونه مؤبدا.

اا- من الأمور التي روعي فيها العرف اعتبار الكفاءة في الزواج - فقد روس في هذا الأمر عرف العرب مع أن الناس سواء ، وذلك للحفاظ على

(۱) المعدر السابق ص ۲۷٦ - والوسيط فئ أصول الفقه للدكتور وهبة الزحيلئ مر ۲۷۹ - ط المطبعة العلمية بدمشق - الطبعة الثانية -(۲) المعدر السابق -

مستقبل الزوجية واستقرارها ، لأن الناس يزيدون من دونهم - وقد بر يكون ذلك معتبر " في أكثر البلدان جرياً على أعرافهم .

-11-

٢- جرى عرف الناس من أقدم العصور على جواز الاستصناع .

٣- أجاز العلماء للإنسان نبح شاه غيره متى أشرفت على الهلاك حفظ لماليتها ، إذ أن العرف بأذن له بالتصريف فى مال غيره فى مثل هذه الحالة . ومن ذلك أيضا إذا رأى إنسان مال غيره معرضاً للتلف ، فباعه وحفظ ثمنه ، لا شىء عليه ، لأن هذا كله مأذون فيه عرفاً من المالك .

ونظير ذلك مريض عجز أصحابه فى السفر أو الحضر عن استثنائه فى إخراج شىء من ماله فى علاجه وخيف عليه ، فإنهمخ يخرجون من ماله ما هو مضطر إليه بدون استئنانه بناء على العرف فى ذلك (١) .

قال الإمام جلال الدين عبد الرحمن السيوطى - رحمه الله تعلى : اعلم أن اعتبار العادة والعرف رجع إليه فى الفقه فى مسائل لا تعد كثرة فمن ذلك - سن الحيض - البلوغ . الإنزال . أقل الحيض - النفاس - الطهر وغالبها ، وأكثرها ، وضابط القلة ، والكثرة فى الضبة ، والأفعال المنافيه الصلاة والنجاسات المعفو عن قليلها - وطول الزمان وقصره فى موالاة وفي الشرب وسقى الدواب على الصلاة فى الجمع ، والخطبة ، والجمعة ، وبين الإيجاب والقبول ، والسلام ورده ، والتأخير المانع من الرد بالعيب ، وفي الشرب وسقى الدواب من الجداول والأنهار المملوكة . إقامة له مقام الإذن اللفظى ، وتناول الثمار الساقطة وفى إحراز المال المسروق ، وفى المعاطاة على ما اختاره النووى . (٢) وفى عمل الضباع على ما استحسنه

(۱) مدارج السالكين لابن القيم ص٢١٨ - ط مطبعة المنار - بالقاهرة .
 (٢) وهو يحيّ بن شرف بن مرئ بن حسن الشافعيٰ الحافظ الزاهد المكنىٰ بأبيء

ما (ا وفر وجوب السرج والإكاف في استنجار دابة للركوب ، والحبر ما الفريل على من جرت العادة بكونها عليه وفي الاستيلاء في الغضب، ما المذين الهدية وعدمه ، وفي وزن أو كيل ما جهل حاله في عهد ما المدمل الله عليه وسلم ، فإن الأصح أنه يراعي فيه عادة بلد بعكس ذلك ما المدمل المواش نهار ا وحفظها ليلا ، ولو اطردت عادة بلد بعكس ذلك ما المدمل المواش نهار ا وحفظها ليلا ، ولو اطردت عادة بلد بعكس ذلك ما المدمل المواش نهار ا وحفظها ليلا ، ولو اطردت عادة بلد بعكس ذلك ما المدمل المواش نهار ا وحفظها ليلا ، ولو اطردت عادة بلد بعكس ذلك ما المديم من له عادة ، وفي القبض والإقباض ، ودخول الحمام ما المدن (1) والمناضلة (٢) إذا كانت للرماة عادة في مسافة تنزل المطلق ما ونيها إذا اطردت عادة المتبارزين بالأمان ولم يجر بينهما شرط، ما ولين النزل منزلة الشرط ، وفي ألف اظ المواق والموصى في (مان).

مريبا الملتب بمحي الدين النووي المعروف بشيخ الإسلام - المتوفي س٢٧٦. م. لتج المين -٢ ص ٨١. البو شخ الإسلام إمام الدين أبو القاسم عبد الكريم بن محمد بن الفضل للترس الثبير بالإمام الدين أبو القاسم عبد الكريم بن محمد بن الفضل للبب كان إمام في الفقه والتفسير والمديث والأصول وغيرها - توفي سنة ما - جلتات الشافعية حـ٢ ص ٨٢. المبة معابة وسبقي وسبقي ، وهم سبقي وأسباقي ، وفي المبته بقيل العرب للذي يسبق من الخيل سابق وسبوق ، وسبقت الخيل ، ما منه ينها إذا أرسلتها ومليها فرسانها للتنظر أيها يسبق دلسان العرب ص ما منه بنيها إذا أرسلتها ومليها فرسانها للتنظر أيها يسبق منه منه منه. الما منه مناطقة ونضالا أي راميته فنضلته من باب قتل - غلبت في منه. الما منه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية - للسيوطي مره - ط - ما منه الياني الماني الماني بمصر - ما

117 ومن خلال ما تقدم من أمثلة ونمانج يتضح لنا أن الشارع الحكيم راعى كثيراً من الأعراف في تشريعه ، واعتبر الأعراف الصحيحة التي و تصادم مبادئة ولا تتعارض مع أدلته . لما في ذلك من تحقيق الكثير من مصالح الناس التي تجلب لهم التيسير والتسهيل فيما يحتاجون إليه ودفع كثير مما يوقعهم في الحرج والضيق فلا تكاد تسمع أحد من العلمه يعارض في العرف في الجملة مادام أنه لا يعارض شريعتنا السمحة ، إما إذا كان يتعارض معها فهو عرف فاسد وباطل ومردود مثل الأعراف التر توجد في بعض البلدان من شرب الخمور في الحفلات وغيرها وبعد الميسر والقمار ، والتعامل بالربا والنياحة على الأموات ونحو ذلك مما جه الإسلام بمحاربتها . 200 فهذا ما وفقني الله تعالى إليه في هذا البحثُ الأصولي وأدعو الله العلى القدير أن يجعله خالصًا لوجهه ، ا وإن كنت قد وفقت في معالجته فهذا من فضل ربى وإحسانه ، وإن كنت غير ذلك فكل بنى آدم خطاء ، ويكفينا أن نطمع في رحمة الله وغفرانه ، وأن يعصمنا وجميع إخواننا المسلمين مما يغضب وجهه ، وأن يجعلنا ممن لزم الفطرة السليمة ومات عليها - وصلى الله وسلم على تبينًا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . د. مصطف فسرج معمد فيساه